ارسيا اراكات المرعد المالية المرعد المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المالية ال

بقلم حضرة صاحب الفضيلة العلامة المحقق الاستاذ الشيخ عبد الوهاب خلاف المفتش بالحاكم الشرعة

--) <u>--</u>(--

القامرة ١٣٥٠

النظيعة بالتيلفية - في ينها

# يَ مَن النَّاسِ النَّ

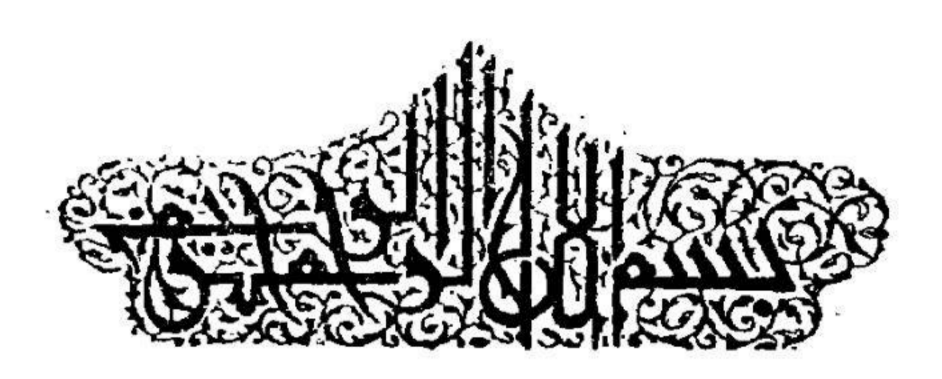
#### بنيالنيالخالجتن

الحد قه بارى الكون إنه والصلاة على سيدنا محد مع الناس الحير عاوسلم تسلماكشيراً

و بعد فإن الاسلام عقيمة وعبادة و حكم، لا نه جاء الناس بسمادتي الدنيا والآخرة . وقد زُخَرَتِ المكتبةُ الاسلامية بالمؤلفات في بيان عقيدة الاسلام والاحتجاج لها والرد على أهل الاهواء ، وكمَّلت بالتصانيف الفقهية من عبادات ومعاملات . أماعلاقة الاسلام بنظام الدولة وأصول الحبكم فقلما أفردكالتأليف قبلَ اليوم . وكان من حُسن الحظ أن ُعهد في سنة ١٣٤٢ • بتدريس ﴿ السياسة الشرعية ﴾ للعلماء المختارين من خريجي مدرسة القضاء الشرعي والأزهر الشريف الى العلامة المحقق صاحب الفضيلة الاستاذ الشيخ عبد الوهاب خلاف ، فصر ف لقلك همَّه ، ونظر طويلاً في هذا الجانب من فقه الشريعة الاسلامية السمحة ، وهو الجانب الذي لا بزال منموط الحق في مُكتبتنا العربية ؛ فكان من نتيجة ذلك ُظهورُ هذا الكتاب الفريد في **بابه الذي نتقدُّم به اليوم الى القرَّاء راجين من الله عزَّ وجل أن** مِكُونَ فَيِهِ النَّفِعِ وَالْمُثُوبَةِ ، وَاللهُ وَلِي التَّوفِيق

محت ليرتبه الحظيب

### in in



الحد لله رب العالمين \* وصلى الله على سيد المرسلين ، سيدنا عمد الصادق الإمين \* وعلى آله وصحبه وسلم

في شهر جمادى الاولى سنة ١٣٤٧ للهجرة (ديسمبر سنة ١٩٢٧ للمبلاد) ابتدأت الدراسة في قسم التخصص بالقضاء الشرعي للعلماء المختارين من خريجي مدرسة القضاء والازهر المعمور

وكان من حسن حظي أن عهد الي بدراسة مادة من المواد التي قررت دراستها في هذا القسم وهي السياسة الشرعية بدأنا في دراسة هذا العلم الناشيء الذي لم يدرس من قبل فيها فيلم وليس بين أيدينا سوى منهج دروسه الذي ينتظم عدة بحوث في مختلف الشئون لا تظهر بينها وحدة جامعة ولا صلات ترتبها ترتبها مسائل العلم الواحد

لهـذا عنينا أول در استنا بنظرة عامة نستكشف بها الوحدة التي الفت بين هذه البحوث والصلة التي نظمتها بعنوان واحد لنتعرف الرسم الذي يحد علم السياسة الشرعية ونميز موضوع البحث فيه ونقف على الغاية التي يوصل اليها

وقد استبان لنا أن كلمة « السياسة الشرعية » اختلف المرادمها في عبارات علماء المسلمين :

فالفقهاء أرادوا بها التوسعة على ولاة الامن فى أن يعملوا ما تقضي به المصلحة مما لا يخالف أصول الدين وان لم يتم عليه ذليل خاص

قال صاحب البحر في باب حد الزنا:

وظاهر كلامهم ههنا أن السياسة : هي فعل شيء من الحاكم
 لمصلحة يراها وان لم يرد بذلك الفعل دليل جزئي »

فالسياسة الشرعية على هـنا هي العمل بالمصالح المرسلة لان المصلحة المرسلة هي التي لم يقم من الشارع دليل على اعتبارها أو الغائما

وغير الفقهاء أرادوا بها معنى أعم من هذا يتبادر مسالح العباد على العنظ و يتصل باستعاله اللغوى وهو تدبير مصالح العباد على وفق الشرع

قال المقريزي في خططه ﴿ ويقال ساس الامر سياسة بمعنى

قام به . وهو سائس من قوم ساسة وسوّس . وسوَّسه القوم. ا

جماوه يسوسهم ...

« فهذا أصل وضع السياسة في اللغة . ثم رسمت بأنها القانون الموضوع لرعاية الآداب والمصالح و انتظام الاحوال . والسياسة نوعان سياسة عادلة تخرج الحق من الظالم الفاجر فهي من الأحكام الشرعية علمها من حلمها وجهلها من جهلها . وقد صنف الناس في السياسة الشرعية كتباً متعددة . والنوع الآخر سياسة ظالمة فالشريعة تحرّمها »

ولما كان هذان المعنيان غير متباينين وبينهما صلة وثيقة من ناحية أن تدبير المصالح على الوجه الاكل لا يتم الا اذا كان ولاة الأمر في سمة من العمل بالمصالح المرسلة ، وكذلك البحوث المقررة هي شعب من المعنيين فليس ما يمنع أن يراد بالسياسة الشرعية معنى يعم المعنيين ويقنظم جميع البحوث المقررة . وعلى هذا فعلم السياسة الشرعية علم يبحث فيه عما تدبر به شؤون الدولة الاسلامية من القوانين والنظم التي تتفق وأصول الاسلام ، و ان لم يقم على كل تدبير دليل خاص

وموضوعه النظم والقوانين التي تتطلبهاشؤون الدولة من حيث مطابقها لاصول الدين وتحقيقها مصالح الناس وحاجاتهم وغايته الوصول الى تدبير شؤون الدولة الاسلامية بنظم من

دينها . والابانة عن كفاية الاسلام بالسياسة العادلة وتقبله رعاية مصالح الناس في مختلف العصور والبلدان

على ضوء هذه الغاية أخذنا في دراسة تلك البحوث بعد أن قسمنا شؤون الدولة الى عدة أقسام: من دستورية ، وخارجية ، ومالية وغيرها ، وجمنا بين مباحث كل شأن من هذه الشؤون وراعينا في بحث أكثر الشؤون المقارنة والمقابلة بين ما شرعه الاسلام وما وضع من النظم الحديثة تدبيراً لها . وقد تم لنا البحث في ثلاثة من تلك الشؤون وهي الشئون الدستورية والخارجية والمالية . وهاهي نقدمها للباحثين لاندعى انتا بلغنا في بحثها حد الكال أو قار بناه ولكنا والحدد لله على توفيقه مهدنا السبيل وخطونا أولى الخطوات

وأسأل الله أن بهى لهذا العلم من يقدره حتى تسنح الفرصة لاعادة در استه في معهد من معاهد التعليم العالى و تأخذ بحوثه حظها من السعة و التمحيص و يتجلى المسلمين أن دينهم القويم لا يقصر عن مصلحة ولا يضيق بحاجة و انه كفيل بالسياسة العادلة جامع خليرى الاولى و الآخرة

عبر الوهاب خيوف



كان رسول الله على عيانه مرجع المسلمين في تدبير شئونهم العامة : من تشريع ، وقضاء ، وتنفيذ . وكان قانونه في هذا التدبير ما ينزل عليه من ربه ، وما جديه اليه اجتهاده ونظره في المصالح ، وما يشير به أو لو الرأي من صحابته فيا ليس فيه تنزيل . وكان التدبير بهذه المصادر يتسم لحاجات الامة و بكفل محقيق مصالحها

وقد ترك الرسول على أمته هادين لا يضل من اهندي بهما في تدبير شئو بهما وها: كتاب الله ، وسنته . وأقام مناراً عالناً يستضاه به في ليس فيه نص من كتاب أو سنة وهو الاجهاد الذي مهد ظريقه ، ودعا إليه بقوله ، وعمله ، واقراره . وذلك لانه عليها كثيراً ما كان يبلغ الاحكام مقرونة بعللها والمصالح التي تقتضها ، وفي هذا ايذان بارتباط الاحكام بالمصالح ، ولفت الى أن الغاية أنما هي : جلب المنافع ، ودره المفاسد . فمن أمثلة هذا قوله في النهي عن الجمع بين المرأة وعمها : « انكم ان خطام ذلك قطعم أرحامكم » . وقوله في النهي عن ادخار لحوم خطام ذلك قطعم أرحامكم » . وقوله في النهي عن ادخار لحوم خطام ذلك قطعم أرحامكم » . وقوله في النهي عن ادخار لحوم خطام ذلك قطعم أرحامكم » . وقوله في النهي عن ادخار لحوم

الاضاحيثم المحتمها ﴿ انما نهيتكم من أجل الدافة ﴾ وقوله في الهرة وطهارة سؤرها: ﴿ إنها من الطوَّافين عليكم والطوافات ﴾ . فهذا ونظائره في الكتاب والسنة مما فيه نص على علة الحكم أو اشارة البهاكان عهيداً للسبيل الى الاجتهاد لانه مهذه العلل يتوصل الى إلحاق الاشباء بالأشباء، وتعرف الحكم في كل موضع لانص فيه. وقد أقر الرسول ﷺ اجتهاد من اجتهد في حضرته من صحابته . وقال للمجتهد : ان أصبت فلك أجران ، و ان أخطأت فلك أجر. وكان ينهي عن الشيء لمصلحة تقضي بتحريمه ثم يبيحه اذا تبدلت الحال وصارت المصلحة في اباحته، كما في حديث كنت نهيتكم عن زيارة القبور، ألا فزوروها » . و لما خرج صحابيان في سفر وحضَرَتهما الصلاة وليس معهما ماء وصليا ثم وجدا الماء في الوقت وأعاد أحدها ولم يعد الآخر صوّبهما النبي عِلْقَةً وقال للذي لم يُعِيد: ﴿ أُصِبِتِ السَّنَّةِ ، وأَجز أَتَكَ صَلَاتَكَ ﴾ وقال للآخر ﴿ لكُ الاجر مَنَّ تَينَ ﴾

هذا كله وكثير مثله بثني نفوس المسلمين ان غاية الشرع انما هي المصلحة ، وحيثا وجدت المصلحة فتم شرع الله ، وأنار لهم أن السبيل الى تحقيق المصالح حيث لانص انما هو اجتهادالرأي ، وقد ظهرت هذه الروح فها سلكه الراشدون بعد وفاة الرسول

في تدبير الشئون العامة للدولة فكانوا بهتدون في نظمهم وسائر تصرفاتهم بما شرع الله في كتابه ، وعلى لسان رسوله ، وان حدث لهم ماليس له حكم في كتاب ولا سنة اجتهدوا رأيهم واتبعوا ما أدًى اليه اجتهادهم مما رأوا فيه مصلحة الأمة ولا بخالف روح الدين . وكثيراً ما كان اجتهاد احدهم بخالف اجتهاد صاحبه بل قد بخالف ما يفهم من ظاهر النص . وما اثم مجتبد منهم أنه على غير الحق أو تنكب طريقه ، مادامت الغاية : المصلحة وعدل الله . والوسيلة : اجتهاد الرأي وانعام النظر

اجتهد أبو بكر فاستخلف على المسلمين عمر . واجتهد عمر فلم يستخلف واحدا، وترك الأمر شورى بين ستة . فاجتهاد أحدهما غير اجتهاد صاحبه ، واجتهادهما معاً غير ما فعل الرسول لأ نه لم يستخلف واحداً كما فعل أبو بكر ولم يترك الشورى لستة كما فعل عمر وما رمي واحد منهما بأنه خالف شرع الله لأنه توخى المصلحة ، واجتهد ما استطاع

اجتهد عمر وأمضى الطلاق الثلاث على من طلق زوجه ثلاثاً بكلمة واحدة ، ولم يكن ليخفي عليه قول الله في كتابه (الطلاق مرتان ، و ان الثلاث في زمن الرسول وأبي بكر وصدر من خلافته نفسه كانت تعتبر و احدة ، و ان رجلا على عهد الرسول طلق امرأته ثلاثاً فبلغ الرسول ذلك فقال « أيلعب بكتاب الله و أنا بين أظهر كم الم يكن ليخفي عليه من ذلك شيء ولكنه رأى الناس أكثروا من هذا اللعب فألزمهم بنتائجه ، ردعاً لهم أو تقليلا لألاعيبهم . وهذا هو الذي عناه بقوله رضي الله عنه « ان الناس قد استعجاوا في شيء كانت لهم فيه أناة فلو أنا أمضيناه عليهم ه فأمضاه عليهم . ولهذا قال ابن تيمية : « إن سياسة عمر قضت بأن فأمضاه عليهم . ولهذا قال ابن تيمية : « إن سياسة عمر قضت بأن ألزم المطلق ثلاثاً بكلمة واحدة بالثلاث ، وسد عليهم باب التحليل ليز دجروا وير تدعوا ، ولو علم أن الناس يتتابعون في التحليل لوأى أن اقرارهم على ما كان عليه الأمر زمن الرسول التحليل لوأى أن اقرارهم على ما كان عليه الأمر زمن الرسول عليه وأبي بكر وصدراً من خلافته أولى »

اجتهد عثمان وجدد أذانا ثانيا لفريضة الجمعة لم يكن على عهد الرسول لانه قضت به المصلحة في اعلام الناس بالصلاة بعد ما تزايد عددهم و تباعدت دورهم : وجمع الناس على قراءة القرآن بحرف و احد هو مادوّن في المصحف الامام ولم يكن ليخفي عليه أن القرآن أنزل على سبعة أحرف . وان الرسول قال لقارئين بحرفين متغايرين : هكذا أنزل، وهكذا انزل . ولكنه خشي فتنة الخلف بعد تباعد أطراف الدولة وتفرق الحفاظ في الامصار و استشهادهم في الجهاد فمنع ما كان مباحا

اجتهد على وحرق الرافضة و ما كان خفيا عليه حكم الله في قتل الكافر ولكنه رأى المصلحة في الزجر عن الجرم الشنيع بالمقاب الشنيع وهو التحريق

وكذلك كان الشأن في القضاء وطرق الحكم، فكانوا يعتمدون على كل دليل يطمئن اليه القلبو بهدى الى العدل و الحق ولا يقفون عند أنلة خاصة ظاهرة من بينة أو إقرار أو نكول. فقد قضى عر برجم الجارية التى ظهرت حاملا ولا زوج لها ولا سيد اكتفاء بهذه الامارة. وحكموا بحد السرقة على من وجد المسروق في يده اعتمادا على هذه القرينة. وقد وفي ابن القيم هذا المقام بما لا مزيد عليه في كتابه « السياسة الشرعية في الطرق المكنة »

وكانوا كذلك ينظرون في التنفيذ الى ماتقضى به المصلحة وحال الناس، فقد عطل عمر تنفيذ حد السارق في عام المجاعة وأسقط سهم المؤلفة قلومهم لما أعز الله الاسلام. وهذه السبيل التى سلكها المسلمون أول أمرهم في التشريع و القضاء و التنفيذ كانت السبيل القويم في تدبير شئون الدولة. وكانت لاتضيق يحادث أو حاجة. ولا تقصر عن مجقيق أية مصلحة. ولا عن مسارة الزمن في تطوراته، ومراعاة ماتقتضيه تغيرات الازمان والاحوال، وبسلوكها ماشعر واحد بقصور الشريعة الاسلامية

عن مصالح الناس ولا رميت بحاجبها الى غيرها ، وما عرف اذ ذاك حكم شرعى وآخر سياسى وأعماكانت الاحكام كلها شرعية مصدرها ماشرعه الله في كتابه وعلى لان رسوله وما اهتدى اليه أو لوالرأى باجتهادهم الذى تحروا به المصلحة ، وبذلوا أقصى الجهد لتحقيقها ، والله ما شرع الشرائع الالمصلحة عاده

جاء بعد هذا عصر التزم فيه مجتهدو الفقهاء طرقا خاصة في الاجتهادووضعواشروطا ورسوما للمصالح الواجب اعتبارها . وسواء أكان الباعث لهم على هذا زيادة حرصهم على أن لايتعدوا شرع الله أم اتهامهم عقولهم بالقصور عن السابقين أم غير ذلك فان هذا الالتزام قيد من حرية المجتهد وضيق دائرة الاجتهاد ، وقضى باغفال مراعاة كثير من المصالح المرسلة : وهي التي لم يرد في الشرع دليــل بشأنها ولم يشهد الشارع باعتبارها ولا بالغانها وبعدأن كان مجتهدو الصحابة يعملون لمطلق المصلحة لالقيام شاهد بالاعتبار، وهاديهم في هذا فطرة سليمة و نظر صحيح ، صار الاعتبار لمصالح خاصة والمرجع الى قواعد موضوعة . وبهـذا بدأت تضيق دائرة التشريع وتلتزم فيالقضاء طرق خاصة للوصول الى الحق وتغل البدعن تنفيذ ما قد يكون فيه بعض الاصلاح

وكان هؤلاء المجمدون يشعرون في بعض الأحوال بحرج هذه القيود وضيق قواعدهم بمصالح العباد فكانوا بخرجون من هذا الضيق بما يدُعونه الاستحسان . ومن أمثلة هذاعقد المزارعة فهوعلى قواعد اجتهادهم باطل لكنهم لما رأوه ضرورياً لمصالح النــاس أجازوه بطريق الاستحسان، وما هذا الاستحسان الا بقية من روح الاجتهاد الفطري الذي كان سبيلاالسلف الاول وباغفال المصالح المرسلة في التشريع والغاء اعتبار القرائن والامارات في القضاء والنزام طرائق خاصة للوصول الى الحق وتنفيذه ظهر الفقه الاسلامي بمظهر القاصر عن تدبير شئون الدولة الذي لا يتسع لمصالح الناس ولا يساير الزمن وتطوراته وأخذ الولاة السياسيون ورجال السلطة التنفيذية في الدولة ينظرون الى مصالح الناس المطلقة ويدبرونها بما يكفلها من النظم والقوانين غير ملتزمين ما النزمه أو لئك المجتهدون . وأكثر ما عنوا بسعته الطرق الحكمية وقوانين العقوبات لأن أكبرهمهم توطيد الآمن والضرب على أيدي المجرمين . ولا بد لهذا من الاخذ بالقرائن والا كتفاء بالأمارات والخروج عن قيود الفقهاء . ومن ذلك الحين بدأ المسلمون برون بينهم نوعين من النظم والاحكام : أحدهما ما استنبطه الفقهاء المجتهدون على وفق أصولهم وقيودهم، وثانيهما مالجأاليه الولاة السياسيون لتحقيق المصالح المطلقة

ومسابرة الزمن، وكان هذا النوع الثانى يتبع حال واضعيه : فتارة يكون في حدود الاعتدال مراعى فيه تحقيق المصالح غير متجاوز به حدود الدين وأصوله الكلية ، و تارة يكون مراعى فيه الاغراض والمصالح الجزئية

ثم زاد قصور الفقه الاسلامي عن مصالح الناس باغلاق باب الاجتهاد واقتصار الفقهاء على حمل الناس أن يتبعوا ما استنبطه أثمتهم في عصورهم السالفة دون نظر الى ما بين الازمان والاحوال من تفاوت. فاتسعت مسافة الخلف بين الفقه ومصالح الناس في كثير من الشئون ، واتجه ولاة الامر، في الدولة الاسلامية الى مسايرة الزمن ومراعاة المصالح بتشريع ما يحققها مما يتفق وأصول الدين وان لم يوافق أقوال الفقهاء المتبوعين

وعلى هذا النهج سارت وزارة الحقانية في مصر فيما عدلته من بعض أحكام الاحوال الشخصية : في الطلاق ودعوى النسب و نفقة المعتدَّة و سن الحضانة وموت المفقود . وأبانت في المذكرة الايضاحية لهذا التعديل أن الوجهة هي جلب المصلحة أو رفع الضرر العام . وجاه في تلك المذكرة ما فصه :

« ومن الواجب حماية الشريعة المطهرة وحماية الناس من الخروج عليها وقد تكفلت بسعادة الناس دنيا وأخرى وأنها بأصولها تسع الام في جميع الازمنة والامكنة متى فهمت على

حقيقتها وطبقت على بصيرة وهدى

ومن السيامة الشرعية أن يفتح للجمهور باب الرحمة من الشريعة نفسها وأن يرجع الى آراء العلماء لتعالج الامراض الاجتماعية كلما استعصى مرمض منها حتى يشعر الناس بأن في الشريعة مخرجا من الضيق و فرجا من الشدة »

وعلى هذا الاساس و مراعاة للمصلحة العامة منع من مباشرة عقد الزواج أو المصادقة عليه ما لم تكن سن الزوجة ست عشرة سنة وسن الزوج ثمانى عشرة سنة وقت العقد ومنع من سماع الشهود على بعض الوقائع والتزملا ثباتها أوراق تدل على محتها وهذا التعديل في الاحكام والطرق الحكمية مما قصدبه درء المفاسد وجلب المصالح و روعي فيه موافقة أصول الدين و ان لم يتفق و أقو ال الائمة الاربعة المجتهدين . وهذه الخطة في تدبير الشئون هي السياسة الشرعية

فالسياسة الشرعية هي تدبير الشئون العامة للدولة الاسلامية عا يكفل تحقيق المصالح ودفع المضار مما لا يتعدى حدود الشريعة وأصولها الكلية وان لم يتفق وأقوال الائمة المجتهدين. وبعبارة أخرى هي متابعة السلف الاول في مماعاة المصالح ومسايرة الحوادث. والمراد بالشئون العامة للدولة كل ما تتطلبه حياتها من فظم ، سواء أكانت دستورية أم مالية أم تشريعية أم قضائية

أم تنفيذية، وسواء أكانت من شئونها الداخلية أم علاقاتها الخارجية . فتدبير هذه الشئون والنظر في أسسها ووضع قواعدها بما يتفق وأصول الشرع هو السياسة الشرعية

وليس يوجد مانع شرعي من الاخذ بكل ما يدرأ المفاسد ويحقق المصالح في أي شأن من شئون الدولة ما دام لا يتعدى حدود الشريعة ولا يخرج عن قوانينها العامة. وهذه أقوال بعض العلماء التي توضح هذه الوجهة: فقد نقل علاء الدين في كتابه معين الحكام عن الامام القرافي قال:

« واعلم ان التوسعة على الحكام في الاحكام السياسية ليس مخالفاً للشرع ، بل تشهد له القواعد الشرعية من وجوه : احدها ــ ان الفساد قد كثر وانتشر بخلاف العصر الأول ومقتضى ذلك اختلاف الاحكام بحيث لا تخرج عن الشرع بالكلية لقوله عليه « لا ضرر ولا ضرار » وترك هذه القوانين يؤدّي الى الضرر . . ويؤكد ذلك جميع النصوص الواردة بنفي الحرج

وثانها \_ ان المصلحة المرسلة قال بها جمع من العلماء وهي المصلحة التي لم يشهد الشارع باعتبارها ولا بالغائها. ويؤكد العمل بالمصالح المرسلة ان الصحابة رضوان الله عليهم عملوا أموراً لمطلق المصلحة لا لتقدم شاهد بالاعتبار، نحو كتابة المصحف، وولاية

العهد من أبي بكر لعمر، وتدوين الدواوين ، وعمل السكة، واتخاذ السجن، وغير ذلك من كثير لم يتقدم فيه أمر أو نظير وانما فعل لمطلق المصلحة

وثالثها \_ ان الشرع شدد في الشهادة اكثر من الرواية واشترط في الشهادة العدد والحرية لتوهم العداوة ، ووسع في كثير من العقود كالعارية والمساقاة للضرورة ، ولم يقبل في الشهادة بالزنا الا أربعة وقبل في القتل اثنين لان القصد الستر وان كان اللم أعظم ، وهذه المباينات والاختلافات كثيرة في الشرع لاختلاف الأحوال ، فلذلك ينبغي أن يراعى اختلاف الاحوال في الازمان فتكون المناسبة الواقعة في هذه القوانين السياسية مما شهدت لها القواعد بالاعتبار »

و نقل ان القيم في كتابه الطرق المحكمة عن أبن عقيل قال:

« السياسة ما كان فعلا يكون معه الناس أقرب الى الصلاح وأبعد عن الفساد و ان لم يضعه الرسول ولا نزل به وحي ومن قال لا سياسة إلا بما فطق به الشرع فقد غلط وغلط الصحابة . فقد جرى من الخلفاء الراشدين ما لا يجحده عالم بالسنن و كفي تحريق على الزنادقة وتحريق عمان المصاحف ونني عمر فصر بن حجاج » على الزنادقة وتحريق عمان المصاحف ونني عمر فصر بن حجاج » قال ابن القيم في الطرق الحكمية « وهذا موضع مزلة أقدام ومضلة افهام ، وهو مقام ضنك ومعترك صعب فرط فيه طائفة

خعطلوا الخدود وضيعوا الحقوق وجرءوا أهل الفجور على الفساد وجعلوا الشريعة قاصرة لاتقوم بمصالح العباد محتاجة الىغيرها ، وسدواعلى نفوسهم ظرقاً صحيحة من طرق معرفة الحق والتنفيذ له وعطلوها مع علمهم وعلم غيرهم قطعاً أنه حق مطابق للواقع ظناً منهم منافاتها لقواعد الشرع. ولعمر الله انها لم تناف ما جاء به الرسول و ان نافت مافهموه من شريعته باجتهادهم . والذي أوجب لهم ذلك نوع تقصير في معرفة الشريعة وتقصير في معرفة الواقع وتُنزيل أحدهما على الآخر، فلما رأى ولاة الأمور ذلك وأن الناس لايستقيم لهم أمرهم إلابأمر وراء ما فهمه هؤلاء من الشريعة أحدثوا من أو ضاع سـياستهم شراً طويلا وفساداً عريضاً فتفاقم الأمر و تعذر استدر اكه وعز على العــالمين بحقائق الشرع تخليص النفوس من ذلك و استنقاذها من تلك المهالك . وأفرطت طائفة أخرى قابلت هذه الطائفة فسوّغت من ذلك ما ينافي حكم الله ورسوله وكالاالطائفتين أتيت من قبل تقصيرها في معرفة ما بعث الله به رسوله و أنزل به كتبه ، فإن الله سبحانه أرسل رسله وأنزل كتبه ليقوم الناس بالقسط وهو العدل الذي عامت به الأرض والسموات فاذا ظهرت أمارات العدل واسفر وجهه بلي طريق كان قتم شرع الله ودينه والله سبحانه أعلم

وأحكم وأعدل أن بخص طرق العدل وأماراته وأعلامه بشيء ثم يننى ماهو أظهر منها وأقوى دلالة وأبين أمارة فلا بجعله منها ولا يحكم عندوجودها وقيامها عوجها بلقد بين سبحانه وتعالى عاشرعه من الطرق أن مقصوده اقامة العدل بين عباده وقيام الناس بالقسط فأي طريق استخرج بها العدل والقسط فهي من الدين ليست مخالفة له ، فلا يقال ان السياسة العادلة مخالفة لما نطق به الشرع بل موافقة لما جاء به بل هي جزء من أجزائه ونحن نسمها سياسة تبعالمصطلحكم وانما هي عدل الله ورموله ظهر بهذه الامارات والعلامات »

## الاسموم كفيل بالسياسة العادلة

السياسة العادلة لأية أمة هي تدبير شؤونها الداخلية والخارجية والنظم والقوانين التي تكفل الأمن لأفرادها وجماعاتها والعمل بينهم، وتضمن تحقيق مصالحهم وتمهيد السبيل لرقيهم وتنظيم علاقهم بغيرهم

والاسلام كفيل بهذه السياسة تصلح أصوله ان تكون أسساً للنظم العادلة وتتسع لتحقيق مصالح الناس في كل زمان وفي أي مكان. وبرهان ذلك أمر ان: أحدها أن الأصل الأول والمصدر العام للاسلام وهو كتاب الله تعالى لم يتعرض فيه لتفصيل الجزئيات بل نص فيه على الأسس الثابتة والقواعد الكلية التي يبنى علمها تنظيم الشؤون العامة للدولة . وهذه الأسس والقواعد قلما تختلف فيها أمة عن أمة أو زمان عن زمان . أما التفصيلات التي تختلف فيها الأمم باختلاف أحوالها وأزمانها فقد سكت عنها لتكون كل أمة في سعة من أن نواعى فهامصالحها الخاصة وما تقتضيه حالها

فني نظام الحكم لم يفصل القرآن الكريم نظاما لشكل الحكومة ، ولا لتنظيم سلطاتها ولا لاختيار أولى الحل والعقد فها . وانما اكتفى بالنص على الدعائم الثابتة التي ينبغي أن تعتمد عليها نظم كل حكومة عادلة ولا تختلف فيها أمة عن أمة فقرر العدل في قوله سبحانه « واذا حكم بين الناس أن تحكوا بالعدل » والشورى في قوله عز شأنه « وشاورهم في الأمر » والمساواة في قوله سبحانه « انما المؤمنون اخوة » أما ماعدا هذه الأسس من النظم التفصيلية فقد سكت عنها ليتسع لأولى الأمران يضعوا من النظم التفصيلية فقد سكت عنها ليتسع لأولى الأمران يضعوا

نظمهم و یشکلوا حکومتهم و یکو نوامجالسهم بما یلائم حالهم و یتفق ومصالحهم ، غیر متجاوزین حدود العدل والشوری والمساواة

وفي القانون الجنائي لم يحدد عقوبات مقدرة الالحس فئات من المجرمين ، الذبن يحاربون الله ورسوله ويسعون في الأرض فساداً. والذبن يقتلون النفس بغير حق. والذبن برمون المحصنات الغافلات. والزانية والزاني. والسارق والسارقة

أما سائر الجرائم \_ من جنايات و جنح و مخالفات \_ فلم بحدد للما عقوبات وانما ترك لاولى الأمر أن يقدروا عقوباتها بما يرونه كفيلا بصيانة الأمن وردع المجرم واعتبار غيره ، لأن هذه التقديرات بما تختلف باختلاف البيئات والأم والأزمان فهد السبيل لولاة كل أمة أن يقرروا العقوبات بما يلائم حال الأمة ويوصل الى الغرض من العقوبة وأرشد الله سبحانه الى أصل عام لا تختلف فيه الام وهو أن تكون العقوبة على قدر الجريمة ، فقال عز من قائل « وان عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عو قبتم به » ، وقال هن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم »

وفي قانون المعاملات اكتفى بالنص على اباحة ما يقتضيه تبادل الحاجات ودفع الضرو رات فأحل البيع والاجارة والرهن وغيرها من عقود المعاملات وأشار الى الأساس الذي ينبغي أن تبنى عليه تلك المبادلات وهو التراضي فقال عز شأنه « يأبها الذبن آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل الاأن تكون تجارة عن تراض منكم ، أما الأحكام التفصيلية لجزئيات هذه المعاملات فلولاة الامر في كل أمة أن يفصلوها حسب أحوالها على أساس التراضى

وكذلك اكتفى بالنص على منع المعاملات التي تفضي الى النزاع وتوقع في العداوة والبغضاء فحرم الربا والميسر على أساس دفع الضرر وقطع أسباب الشحناء وسكت عن تفصيل الاحكام الجزئية لهذه المعاملات ليتسنى أن يكون تفصيلها في كل أمة على و فق حالها

وفي النظام المالي فرض في أموال ذوي المال وعلى رءوس بعض الأنفس ضرائب وجهها في مصارف تمانية مرجعها الى سد نفقات المنافع العامة ومعونة المعوزين وترك تفصيل الترتيب لهذه الموارد وتصريفها في مصارفها لكل أمة تتبع فيه ما يلائمها

وفي السياسة الخارجيـة أجمل علاقة المسلمين بغيرهم في قونه سبحانه « لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم

يخرجوكم من دياركم ان تبروهم وتقسطوا اليهم ان الله يحب المقسطين ؛ انما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على اخراجكم أن تولوهم ، ومن يتولهم ظولئك هم الظالمون » . فالقرآن الكريم لم ينص في الشئون المامة على تفصيل الجزئيات، وماكان هذا لنقص فيه أو قصور وانما هولحسكمة بالغة حتى يتيسر لكل أمة أن تفصل نظمها على وَفق حالما وما تقتضيه مصالحها على ألاتتجاوز في تفصيلها حدود الدعائم التي ثبتها، فهذا الذي يظن انه نقص هو غاية الكمال في نظام التقنين الذي يتقبل مصالح الناس كافة ولا يحول دون

والثاني ان الاسلام أبان بكثير من أحكامه و حكمه وآياته أن غايته هي محقيق مصالح الناس ورفع الضرر عنهم، ومقصوده اقامة العمل بينهم ومنع عدو ان بمضهم على بعض يتبين هذا من حكم التشريع التي نص عليها مع الاحكام في مثل قوله تعالى « ولكم في القصاص حياة » وقوله سبحانه « أما بريد الشيطان أن وقع بينكم العداوة والبغضاء في الخر والميسر و يصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منهون » وقول الرسول خلية في منع بيع الممر قبل أن يبعو صلاحه « أرأيت اذا منع مناهد أرأيت اذا منع مناهد أرابيت اذا منع بيع الممر قبل أن يبعو صلاحه « أرأيت اذا منع مناهد في منع بيع الممر قبل أن يبعو صلاحه « أرأيت اذا منع مناهد في منع بيع الممر قبل أن يبعو صلاحه « أرأيت اذا منع مناهد في منع بيع الممر قبل أن يبعو صلاحه « أرأيت اذا منع مناهد في منع بيع الممر قبل أن يبعو صلاحه « أرأيت اذا منع مناهد في منع بيع الممر قبل أن يبعو صلاحه « أرأيت اذا منع مناهد في منع بيع الممر قبل أن يبعو صلاحه « أرأيت اذا منع مناهد في منع بيع الممر قبل أن يبعو صلاحه « أرأيت اذا منع مناهد في منع بيع الممر قبل أن يبعو صلاحه « أرأيت اذا منع مناهد في المسلام المناهد في المناهد في الممر قبل أن يبعو صلاحه « أرأيت اذا منع مناهد في المناهد ف

الله النمرة بم يأخذ أحدكم مال أخيه ». بل ان العبادات خفسها قرن التكليف بها بما يدل على ان المقصود منها اصلاح حال الناس كما قال تعالى في حكمة الصلاة « ان الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر » وفي الصيام « لعلكم تتقون » وفي الزكاة خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيم بها » وفي الحج « ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله على مارزقهم من بهيمة الانعام »

وينطق مهذا قوله تعالى « بريد الله بكم اليسرولا بريد بكم العسر » وقوله عزشأنه « ماجعل عليكم في الدين من حرج وقول الرسول مطابح « لاضرر ولا ضرار » وقوله بطابح « بعثت والحنيفية السمحة »

واذا كان الاسلام غايته ومقصده اصلاح حال الناس واقامة العدل فيهم وخطته وطريقته اليسر بهم ورفع الحرج عنهم فهو بلا ريب كفيل بكل سياسة عادلة ويجدكل مصلح في اصوله وكلياته متسعا لكل مابريد من اصلاح ولا يقصر عن تدبير شأن من مثؤون الدولة

ورب قائل: اذا كان الاسلام كفيلا بالسياسة العاطة

يتقبل كل نظام تقنضيه مصالح أية امة ولا يقصر عن تدبير شأن من شؤونها فلماذا اضطرت بعض الدول الاسلامية الى الأخنه بقوانين غبرها ، ولم يكن الاسلام مصدرها في سن نظمها وتشريع قوانينها ، وبعبارة أخص لماذا نرى دولة اسلامية مثل مصر تأخذ من غيرها قوانين المعاملات والعقوبات وتحقيق الجنايات وطرق الموافعات و فظم الاجراءات ؟

والجواب: ان هذا ليس منشؤه قصور الاسلام ولكن تقصير المسلمين ، وذلك ان الاسلام عا نص عليه من الاحكام. وبمنا وضعه من الاصول للاستنباط ، وبما أرشد اليه من اعتبار المصالح وفيه غناء لكل دولة اسلامية لو ان المسلمين. وفقوا وكان لهم في كل عصر جمعية تشريعية مؤلفة من خيرة. أهل العلم بأصول الدين والبصر بأمور الدنيا وعهد اليهم أن يسابروا تطورات الناس والازمان ويستنبطوا للوقائع المختلفة الاحكام التي تتفق ومصالح الناسولا تخالف أصول الدين ولكنهم فرطوا في هذا فتصدَّى للاستنباط من هو غير أهل له وعمت فوضى الاجتهاد الفردى واضطروا لمعالجة هذه الفوضى بسد باب الاجتهاد والاقتصار على فهم وتطبيق ما استنبط الاعة المجتهدون السابقون، وكان من نتائج هذا الوقوف تركهم

وما وتغوا عنده ومسايرة الزمن بالقوانين والنظم التي تقتضيها المصلحة

#### ٣

### السياسة الشرعية الدستورية

أهم ما يقرر من أسس السياسة الدستورية في أي أمة أمور ثلاثة أولا \_ شكل الحكومة والدعائم التي تقوم عليها ثانياً \_ حقوق الأفراد

ثالثاً \_ السلطات ومصدرها و من يتولاها

ومنبين ما قرره الاسلام في هذه الأسس و نتبعه بما يتصل به من مباحث الخلافة. ومن هذا تتجلى سياسة الاسلام المستورية

#### ١ ـ شكل الحكومة الاسلامية ودعائمها

اتفقت كلة علماء القانون على أنه لا بد من تحديد علاقة الفوة الحاكة بالأمة المحكومة حتى يمكن التوفيق بين سلطات الحاكم وحرية المحكوم ، ومن اختلاف هذه العلاقات اختلفت أشكال الحكومات وتنوعت الى دستورية واستبدادية وتعددت أشكال كل واحدة من النوعين

والناظر في آيات الكتاب الكريم وصحاح السنة يتبين أن الحكومة الاسلامية دستورية وان الأمر فيها ليس خاصاً بغرد وأعا هو للامة بمثلة في أولى الحل والعقد لأن الله سبحانه جعل

أمر المدامين شورى بينهم وساق وصفهم بهذا مساق الأوصاف الثابتة والسجايا اللازمة كأنه شأن الاسلام ومن مقتضياته ، فقال عز من قائل في سورة الشورى « والذين استجابوا لربهم وأقاموا الصلاة وأمرهم شورى بينهم وتما رزقناهم ينفقون » وأمر الرسول المحصوم أن يشاور في الامر فقال سبحانه « فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الأمر » وجعل الطاعة لأولى الأمر والمرجع الهم فقال عزشانه « يأبها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وألى الأمر منكم » وقال « ولو ردوه الى الرسول والى أولى الا مر منهم لعله الذين يسقنبطونه منهم » ووردت في السنة أولى الا مر منهم المله الذين يسقنبطونه منهم » ووردت في السنة من بعده على النشاور وعدم الاستقلال بالامور

وكذلك تضافرت الأحلة على أن الرياسة العليا في الحكومة الاسلامية ليست حقاً لقريش ولا لغير قريش لانه لم يرد في القرآن الكريم ولا في السنة الصحيحة مايدل على أن أم المسلمين بعد رسول الله يكون في أسرة خاصة ولأ فراد معينين ومقتضى ترك هذا التميين أن يكون أم الرياسة العليا موكولا الى الأمة يختار له من تشاه . ورسول الله الحاجة لم يستخلف على الناس أحداً ولوكان الأمم وراثياً لعهد به الى صاحبه . والمسلمون لما الجمعوا في سقيفة بنى ساعدة على أثر وفاة الرسول واختلفوا فيمن على الأمر في سقيفة بنى ساعدة على أثر وفاة الرسول واختلفوا فيمن على الأمر بعده كانت حجيج الفريقين المختلفين فاطقة بأنهم لايعرفون الأمر

حَيّاً لمين حتى أن بعض الانصار دعا الى بيعة سعد بن عبادة ، و بعضهم قال للمهاجرين: منا أمير ومنكم أمير و أبو بكر لما حجهم. بأن الأثمة من قريش لم يحجهم به على أنه نص من الدين ولكن على آنه نظر صحيح لما لقريش إذ ذاك من العصبية و المنعة . و قد بين أبو بكر نفسه وجهة هذا النظر إذ قال : ﴿ ان هذا الأمر ان تولته الاوس نفسته علمه الخزرج وإن تولته الخزرج نفسته علمهم الاوس ولا تدين العرب الالمذا الحي من قريش ۽ ولوکان نصأ من الدين ماخني على جميع من كان في السقيفة من الا تصار والمهاجرين ماعدا أبا بكر وما احتاج أبو بكر الى حديث المنافسة بين الاوس والخزرج وماساغ لعمرأن يقول وهو يفكر زمن خلافته فيمن يستخلفه: ﴿ لَوْ كَانَ سَالُمْ مُولَى حَدْيَفَةً حَيًّا لُولَيْتُهُ ﴾ أذ كيف يولي مولى بعيد ما معم في السقيفة أن الائمة من قريش. ويؤيد هذا النصوص الواردة بالاعتاد على الاعمال لا على الإنساب وبالتبرؤ من عصبية الجاهلية و بأن أكرم الناس عند الله أتقام الله

وكذلك قرر الاسلام مسئولية رجال المكومة أمام الامة وهذا واضح من النصوص التي يطلب بها من الأمة نصح ولاة الأمر والاخذ على أيدي ظالمهم كقوله على « ان الله برضى لسكم ثلاثاً ويسخط لكم ثلاثاً يرضى لكم أن تصدوه وحده ولا تشركوا بعشيئاً وأن تعتصموا بحبل الله جيماً ولا تفرقوا . وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم هوقوله « ان الناس اذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه

أوشك أن يعمهم الله بعقاب من عنده ، وهنم المسؤلية من نتائج . الشورى اذ لولا أن للأمةحق الرقابة على الحاكم ما أمرأن يستشيرها والخلفاء الراشدون كانوا يقرون هذه المسئولية فأبو بكر أول ما ولي الخلافة قال: أنى وليت عليكم ولست بخيركم نان أحسنت فأعينوني وان صدفت فقوموني . وعمر لمــا و لي الخلافة قال : من رأى منكم في اعوجاجاً فليقومه قال له اعرابي والله لو رأينا فيك اعوجاجاً لقومناه بسيوفنا وكثير من الاحاديث والآثار متضافرة على تقرير هذه المسئولية . وقد استنتج الاستاذ الامام رحمه الله من ايجاب المشاورة على الحـكام و ايجاب النصح على المحكومين أن النظام النيابي واجب في الاسلام قائلا ﴿ ان النصح والشورى لا يتمان الا بقيام فئة خاصة من الناس تشاور وتناصح اذ ليس في وسم جمهور الأمة القيام بهما . واذا كان ذلك الواجب المفروض على الحكام والمحكومين لا يتم الى بوجود هذه الفئة كان تخصيص فريق من الامة لهذا العمل وأجبآ عملا بالاصل المتفق عليه « ما لا يتم الواجب الابه فهوواجب

ومن هذا يتبين أن دعائم الحكومة في الاسلام هي الشورى ومُسْؤُولية أولي الأمر و استمداد الرئاسة العليا من البيعة العامة -وهذه دعائم تعتمد علمهاكل حكومة عادلة لان مرجعهاكلها أن يكون أمر الأمة بيدها وأن تكون هي مصدر السلطات

وقد قضيت الجكمة أن تقرر هذه الدعائم غير مغميلة لاب

تفصيلها مما يختلف الحنالا زمان والبيئات. فالله أمر بالشورى وسكت عن تفصيلها ليكون و لاة الأمر فيكل أمة في سعة من وضع نظمها بما يلائم حالم ، فهم الذين يقررون نظام انتخاب رجالها والشرائط اللازمة فيمن ينتخب وكيفية قيامهم بواجبهم وغير ذلك مما تتحقق به الشورى و يتوصل به الى الاشتراك في الامر اشتراكا يحقق أن أمر المسلمين شورى بينهم

وكذك نظام المسؤولية وكيف يؤدي رجال الشورى واجب النصح وتقديم ما يمكن أن يطرأ ، رك تفصيله لتراجى فيه المصلحة ومقتضيات الزمن

ومثله البيمة ومن يتولاها وشرائطها وكل ما يتعلق بها مما يحقق الغرض منها ، واذاً لا يمكن القول بأن في الاسلام قصور اعن مسايرة الزمن في شكل الحكومة الملائمة لأن الاسلام أقر أسسا عادلة لا يختلف فيها أمة عن أمة ، وأفسح الناس في أن يقرروا على هذه الأسس ما يرونه \_ من التفصيلات \_ كفيلا بمصالحهم وملائما لاحوالهم

واذا كان المسلمون أهماوا تنظيم هذه الشورى حتى ذهبت روحها وجرؤ بعضهم أن يقول انها مندوبة لامحتومة ، وأغفاوا المسؤولية حتى استقل بأمرهم ولاتهم وخرست الالسنة عن النصيحة وصمت الآذان عن سماعها . وأضاعوا البيعة ومسخوها حتى جعاوها أمرا صوريا لا يعتق الغرض منها ولا يشمر بادادة الامة

اذا كانوا قد فعلوا هذا حتى ظهرت حكوما بهم فى كثير من الازمان على أشكال بعيدة عن شكل الحكومات البستورية فليس هذا من الاسلام ولكنه من اهمال المسلمين

#### حقوق الافراد

من الاسسالتي تبنى علمها النظم الدستورية كفالة حقوق الافراد والمساواة بينهم في التمتع بهها ، ولا يخلو قانون أساسي لحكومة دستورية من تقرير الحرية والمساواة وتشريع الاحكام الكفيلة بتحقيقها وصونها

وجميع الحقوق على تعددها ترجع الى أمرين عامين : الإول الحرية الشخصية ، والثاني المساواة بين الإفراد في الحقوق المدنية والسياسية الشخصية ،

المراد من الحرية الشخصية أن يكون الشخص قادرا على النصرف في شؤور نفسه وفي كل ما يتعلق بداته ع آمنا من الاعتداء عليه في نفس أو عرض أو مال أو مأوى أو أي حق من حقوقه ، على أن لا يكون في تصرفه عدوان على غيره . ومن هذا التعريف يتبين أن الحرية الشخصية تتحقق بتحقق أمور و وانها معنى مكون من حريات عدة وهي : حرية الذات ، وحرية المأوى ، وحرية الملك ، وحرية الاعتقاد ، وحرية الراي ، وحرية التعليم . وهذا المريات الفرد على هذه الحريات كفاة لحريته الشخصية ، وهذا ما قررة الاطلام في شأن عند الحريات

#### الحرية الفردية أوحرية الذات

في أحكام الاسلام ما يقرر هذه الحرية ويؤمن الفرد على ذاته من أي اعتداء : وذلك أن الاسلام حد حدوداً بأوامره ونواهيه ؛ وشرع لجاوزة هذه الحدود عقوبات ، بعضها مقدرة وهي الحدود ، وبعضها موكول تقديره الى ولاة الامر وهي التعازير . فلا جرعة الا في تعدي حدود الله ، ولا عقوبة الا على وفق ما شرع الله . واتفقت كلمة علماء الاسلام على أن العقوبات مما لا تثبت بالرأي والقياس والها لا تثبت الا بالنص، وجاء في القرآن الكريم قوله عز شأنه ﴿ ولا عدوان الا على الظالمين ﴾ وقوله تعالى « فن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عَلَيْكَ ﴾ . فني النعي عن العدوان الاعلى ظالم وفى الأمر بأن يكون الاعتداء على الظالم مماثلاً لاعتدائه لا مزيد، وفي قصر الجريمة على مخالفة حدود الله ، ومنع تشريع العقوبات بالرآي والقياس كفالة للحرية الفردية وتأمين من الاعتداء على الذات. وجميع ما في كتاب الله وسنة رسوله ، من النعي عن الظلم والايذاء للسلم والذمي، يؤيد حرية الذات وأمان الانسان من أذى غيره

#### حرية المأوى

في أحكام الاسلام ما يكفل هذه الحرية فان النفي والابعاد عقوبة لم يذكر ها القرآن الكريم الاجزاء ثلذين يحاربون الله ورسوله و يسعون في الأرض فساداً. قال تعالى: « أنما جزاء الذين يحاربون الله و رسوله و يسعون في الأرض فساداً أن يقتّلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الارض

ذلك لم خزي في الدنيا ولم في الآخرة عذاب عظيم » الأخرة عذاب عظيم » المنا من الله من ال

وفى القرآن الكريم والسنة تقرير حرمة المسكن قال تعالى « ياأيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها ذلكم خير لهم لعلم تذكرون . فان لم تجدوا فها أحداً فلا تدخلوها حتى يؤذن لكم ، وان قيل لكم ارجعوا فارجعوا ، هو أذكى لسكم ، والله يما تعملون عليم » . وقال عليه الصلاة والسلام « اذا استأذن أحدكم ثلاثاً فلم يؤذن له فليرجم »

#### حرية الملكية

الاسلام أقر هذه الحرية وكفلها بأحكام عدة:
منها أن كل ما شرعه الله من التصرفات التي تفيد نقل ملكية العين أو منفعتها ، من بيع و اجارة وقر ض وغيره ، جعل أساس صحته ونفاذه حرية المتصرف ورضاه واختياره . فالركن

الاول لصحة المبادلات المالية النراضي والأصل في هذا قوله عز شأنه: ﴿ وَالْمُمَا الذِّينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُوالُكُمْ بِينَكُمْ بِالبَاطِلُ إِلاّ أَنْ كُونَ تَجَارَةٌ عَن تُراضَ مَنكُم ﴾ إلا أن تكون تجارةٌ عن تراض منكم ﴾

ومنها النهي في مواضع عدة في القرآن والسنة عن التعدي على مال الغير وأخذه من مالكه بغير حق، قال تعالى و ولا تأكوا أموالكم بينكم بالباطل و تُدُلُوا بها الى الحكام لتأكلوا فريقا من أموال الناس بالانم وأنتم تعلمون ، وقال عزشاً فه « إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً إنما يأكلون في بطونهم نارا و سيصلون سعيرا ،

وليس تقرير عقوبة السارق و تضمين الغاصب إلا ضماناً لحرية الملكية . قال تعالى : « والسارق والسارقة فاقطعوا أيديها » وقال عليه السلام « لا يحل لأحد أن يأخذ متاع أخيه لاعبـاً ولاجاداً ، فان أخذه فليرده عليه » وقال « على اليـد ما أخذت ختى ترد »

وتما يؤيد حق الملكية في أحكام الاسلام قوله على للمن للنات المنادلات المائدة المائدة المنادلات المائدة المائدة المنادلات المنادة المناد المنادة أيام و مهيه عن بيع الغرر، فإن في تجويز شرط الخيار والنهي عن بيع الغرر ضمائة لتحقق رضا المالك بالتبادل وعدم خروج الملك من مالكه وفي نفسه شهة قهر أو خداع له . بل ان

تقرير حق الشفعة اذا نظر اليه من ناحية انه لدفع الضرر عن الجار أو الشريك يؤيد احترام الملكية واحاطة المالك بما يدفع عنه الضرر ومجول بينه وبين الانتفاع بملكه

#### حرية الاعتقاد

الاسلام أقر هذه الحرية، وترك لكل فرد الحرية التامة في أن يكون عقيدته بناء على ما يصل اليه عقله و نظره الصحيح ، وذلك أن الاسلام جعل أساس التوحيد و الايمان البحثوالنظر ، لاالقهر والالجاء، ولا المحاكاة والتقليد. ففي كثير من آي الكتاب الكريم لفت الناس الى النظر في ملكوت السموات والارض وما خلق الله من شيء ، ليهتدواهم بهذا النظر الى الايمان الصحيح والدين الحق، كقوله تعالى : « أو لم ينظروا في ملكوت السموات والارضوما خلق الله من شيء ﴾ وقوله تعالى : ﴿ ان في خلق السموات و الارض، و اختلاف الليل و النهار، والفلك التي تجري في البحر بما ينفع الناس ، وما أنزل الله من السماء من ماء ، فاحيا به الارض بعد موتها ، و بثُّ فيها من كل دابة ، و تصريف الرياح والسحاب المسخريين السهاء والارض، لا يات لقوم يعقلون ، ، و في كثير من الآي الكريمة نعي على من آمن بطريق التقليد لا بطريق البحث والنظر ، كقوله تعالى: ﴿ بل قالوا انا وجدنا آباءنا على أمة و انا على آثارهم مهتدون ، » وفي كثير من الآي نفى للايمان بطريق الاكراه والقسر كقوله تعالى : « لا اكراه في الدين ، قد تبين الرشد من الغى » ، وكقوله تعالى: « افأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين » وكقوله تعالى: « لكم دينكم ولي دين ».

فاذا كان أساس الاعتقاد في الاسلام النظر العقلى والبحث والتفكير في آيات الله و لا محاكاة ، ولا تقليد ، ولا الجاء ، و لا الحاء و لاء اكراه ، فليس أضهن لحرية الاعتقاد من هذا . ويؤيده ماجاء في الكتاب الكريم من انه لاسلطان للداعي غير سلطان التذكير و الموعظة الحسنة ، قال تعالى لرسوله : « فذكر انما أنت مذكر ، لست عليهم بمسيطر »

هذا ما يؤيد حرية الاعتقاد في الاسلام واما مايقرر، حماية القامة الشعائر، فإن الاسلام جعل لغير المسلمين الحرية التامة في أن يقيموا شعائر دينهم في كنائسهم ومعابدهم وجعل لهم أن يتبعوا أحكام دينهم في معاملاتهم وأحوالهم الشخصية . والأصل في هذا قوله علي في شأن الذمبين و لهم مالنا وعليهم ما علينا ، وجميع العهود التي كانت تعطى للمعاهدين كان يقرن فيها بالتأمين على الانفس والاموال التأمين على العقائد واقامة الشعائر، وفي عهد عر لاهل ايليا مافصه و أعطاهم الامان لانفسهم وأموالهم

وكنائسهم وسائر ملتهم، لا تسكن كفائسهم ولا ينقص منها ولا من خيرها ولا من صلبهم، ولا يكرهون على دينهم، ولا يضار أحد منهم، فالاسلام في تكوين العقيدة اطلق للعقل عنان النظر، وفسح له في مجال البحث والتفكير في الآيات والدلائل وفي حماية عقائد المسلمين احاطها بما يكفلها وبحفظها وترك أرباب كل دين وما يدينون به

## حرية الرأى

الاسلام في شأن هـذا الحق نظر الى موضوع الرأي : إما أن يكون أمماً دينياً ، أو غير ديني

فان كان الأمم غير ديني، فلكل فرد أن يبدي رأيه فيه حسما براه، ويعرب عنه بالوسيلة الميسورة له، وقد حدث في صدر الاسلام و بعده عدة حوادث تدل على حرية الرأي واقر اره في هذه المواضع: من ذلك أن رسول الله على أشار على المسلمين في بعض الغزوات أن يغزلوا موضعاً معيناً، فسأله أحد الصحابة: في بعض الغزوات أن يغزلوا موضعاً معيناً، فسأله أحد الصحابة: أهذا مغزل أنزلكه الله ? أو هو الرأي و الحرب و المكيدة ? قال: بل هوالرأي و الحرب و المكيدة ? قال: بل هوالرأي و الحرب و المكيدة ? قال: هذا بمنزل أخر، و تحولوا. هذا بمنزل أخر، و تحولوا. واختلاف أبي بكر وعمر في حكم الاسرى على مسمع من الرسول

خبره مستفيض. وكذلك اختلاف كبار الصحابة في شأن الخلافة وكثير من الشئون

و أما في الأمور الدينية فلكل و احد أن يجبهد فيها ، و يرى الرأي الذي يوصله اليه اجتهاده ، مادام اجتهاده في غير موضع النص، ورأيه في حدود أصول الدين الكلية ونصوصه الصحيحة: وذلك أن الاسلام جعل القيــاس أحد أصوله، ومصدراً من مصادر التشريع فيه، والقياس هو إلحــاق الاشباه بالاشباه، والنظائر بالنظائر، لاستنباط الاحكام التي لم ينص عليها، . . . و في هذا الالحاق والاستنباط مجال فسيح للرأي، ومتسع عظيم للنظر، وفي جعله مصدراً تشريعياً اعتبار للرأي وتقرير لحقه وكذلك جاء في السنة ، أن كل مجتهد مأجور : ان أخطأ فله أجر، وان أصاب فله أجران . فالمثوبة على الاجتهاد \_سواء أدى الى خطأ أو صواب ـ دليل على تقدير الاسلام للرأي، واقراره هذا الحق

ويؤيد هذا ماورد في كثير من النصوص من ذم التقليد والنعي على المقلدين الذين بهملون عقولهم ولا يحررونها من أسر التلقيد، وما جاء على ألسنة كثير من المجتهدين من التصريح بانهم مااجتهدوا ليقلدوا، وان آراءهم لانفسهم وخطأهم عليها فليس في أصول الاسلام و نصوصه ما ينافي حرية الرأي

بالمعنى الذي بيناه ، بل فيها مايؤيده ويقرره . وأما ماورد عن ابن عباس من قول الرسول على الله و من قال في القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار » ، وما ورد عن أبي بكر من قوله : • أي مماء تظلني وأي أرض تقلني ان قلت في كتاب الله برأيي ؟ ... فهو محمول على الرأى الذي يستند الى مجرد الهوى ولا يعتمد على مصلحة عامة ولا أصل ديني كلى

وأما ماحدث في الاسلام من سد باب الاجتماد و ايجاب التقليد لائمة معينين ، فإن هذا ليس من مقتضي أصول الدين أو نصوصه و انما هو علاج لجأ اليه المتأخرون سداً لباب الفوضى ، فهو من قبيل ار تكاب أخف الضررين و أهون الشرين ، ولو وفق المسلون الى علاج تلك الفوضى ماكان في الاسلام مانع من الاجتماد

## حريةالتعليم

الاسلام نص على أن طلب العمافريضة على كل مسلم ومسلمة و ننى أن يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون ، ولم ينص على أنواع معينة من العلوم وحظر ما عداها ، فكل علم يوصل الى مصلحة دنيوية أو دينية فهو مطلوب وهو حق مشاع بين أفراد الناس ذكورهم و انائهم ، وليس في أصول الاسلام ما يدل على أنه يضيق بعلم أو يقف في سبيل تعليم بل ان في حوادث التاريخ

دليلا على أن المسلمين وسعت صدورهم و بلادهم مختلف العلومهم وطبقات العلماء الذين ما وجدوا في غير الاسلام متسعاً لعلومهم و نظر ياتهم . و ان ما نقل الى العربية من علوم الفرس على يد ابن المقفع وأضر ابه ، و ما عرب من علوم اليونان في عهد المنصور والرشيد و المأمون ، و ما كانت عليه حال العلم والتعليم في معاهد بغداد وقر طبة و محر قند ، دليل على تقدير الاسلام لحرية العلم وأ

وتأييده للتعليم

وكيف لاينفق الاسلام وحربة التعليم ، وأول أمس الاسلام أن يكون الايمان عماده البرهان و الحجة والنظر في ملكوت السهاوات و الارض! وهذا النظر يحتاج الى مختلف العلوم وتعرف كثير من النظريات ١٠٠٠ وكيف يكلف المسلمون بقوله تعالى: « وأعدو الهم ما استطعتم من قوة » اذا كان في الاسلام ما يقيد حريبهم في اعداد القوة بحظر البحث في أنواع من العلوم أو الفنون التي تتطلمها حاجات الاعداد في مختلف العصور

فالحقيقة النابتة أن الاسلام يقرر حرية العلم، بل يجعل طلبه فريضة محكمة على كل مسلم ومسلمة، وما يرمى به المسلمون من اضطهاد أنواع من العماوم في بعض العصور، فليس سببه أمراً في طبيعة الاسلام. وفيا كتبه الاستاذ الامام في كتابه « الاسلام والنصرانية مع العلم والمدنية » مقنع لمن في نفسه ريب

#### المساواة

المساواة شعار من أظهر شعائر الاسلام، و فصوصه وأحكامه ناطقة بتقر برها على اكل وجوهها : وذلك أن الاسلام لا يفرق بين واحد وآخر في الخضوع لسلطان قانونه، وليس فيه فرد فوق القــانون معما علت منزلته ، وأمير المؤمنين والوالي وكل واحد من الافراد متساوون في أحوالهمالمدنية والجنائية ، لايمتاز و احد بحكم خاص ولا بطرق محاكة خاصة بل جميعهم أمام القانون سواء وكذلك لايم بزالاسلام و احداً عن واحد في التمتع بالحقوق : فلم يجعل منزلة أو ميزة حقاً لافراد أسرة معينة، لايستمتع بهــا سُواه ، بل ناط الأمر بالعمل له ، ومهد السبيل لكل عامل ، فكل منــاصب الدولة من امارة المؤمنين الى أصغر منصب فيها حق مشاع بين أفراد الامة ، لايحول بينه و بينها نسب أوعصبية و بنطق بهذا قوله عليه ولافضل لعربي على عجبي إلا بالنقوى » وقوله على النبي هاشم: « يابني هاشم . لا يجئني الناس بالاعمال و تعيينوني بالانساب. ان أكر مكم عند الله أتقاكم » وفي كثير من النصوص تقرير المساواة وجملهــا من شعائر الايمان ، كقوله تعالى « انما المؤمنون اخوة » وقوله على « اخوانكم خدمكم » وقوله عليه السلام : « الناس سواسية كأسنان المشط ، لافضل لاحمر على أسود ولا لغربي على عجبي »

وفي كثير من الاحكام تحقيق هذه المساواة: فني الحج كلهم وبلباس واحد عراة الرموس لا يلبسون مخيطاً ، وفي الصلاة كلهم في حفوف متساوية ، وفي التناصح للوضيع على الرفيع ما للرفيع على الوضيع، وفي الجنايات النفس بالنفس والعين بالمين والجروح قصاص ، ... وهكذا في سائر الاحكام الاسلامية الناس سواسية . وقد كانت هذه المساواة في صدر الاسلام شعار المسلمين في حربهم وسلمهم ، وكان الذميون والمعاهدون يستمتعون المسلمين في حربهم وسلمهم ، وكان الذميون والمعاهدون يستمتعون مالنا وعليهم ماعلينا » وقوله على « من آذي ذمياً فأنا خصمه مالنا وعليهم ماعلينا » وقوله على « من آذي ذمياً فأنا خصمه يوم القيامة »

# ۳ السلطات فی الاسلام

ومصدرها ومن يتولاها الـ السلطة التشريعية

يتولى السلطة التشريعية فى الحكومات الدستورية الحاضرة أعضاء المجالس النيابية ، فهم الذين يقومون بسن القوانين وتشريع الاحكام التي تقتضها حاجات الزمر، ومصالح الناس ويشرفون

#### على تنفيذها

وأما في الدولة الاسلامية فالذي يتولى السلطة التشريعية هم المجتهدون وأهل الفتيا ، وسلطتهم لا تعدو أمرين : أما بالنسبة الى ما فيه نص فعملهم تفهم النص وبيان الحكم الذي يعل عليه ، وأما بالنسبة الى مالا نص فيسه فعملهم قياسه على ما فيه نص واستنباط حكمه بواسطة الاجتهاد ونخربج العلة وتحقيقهاء وذلك ان الدولة الاسلامية لها تانون أساسي الهي شرعه الله في كتابه وعلى لسان رسوله فحيث يوجد نص في هذا القانون يجب اتباعه ولا يكون لرجال التشريع فيه الا البحث وتعرف الحسكم المراد منه حتى يكون تطبيق النص صحيحاً . واذا لم يوجد نص فى هذا الفون كان لرجال التشريع الاسلامى مجــال للاجـهاد والاستنباط على أن يكون مرجعهم فى اجهم ادهم واستنباطهم نصوص القانون الاساسي فيشرعون الاخكام فيالا نص فيــه بواسطة القياس على مافيه نص

و كل دولة املامية فى أي عصر من العصور لا تستغني عن وجود جماعة من أهل الاجهاد الذين استكماوا شرائطه و توفرت لهم القدرة النامة برجع البهم فى فهم نصوص القانون الاسامي الالهي و تطبيقه . وفى تشريع الاحكام لما بحدث من الاقضية والحوادث وما يطرأ من المصالح والحاجات

وقد انقضى القرن الاول الهجرى ولم يكن الدولة الاسلامية فانون مدون سوى القرآن السكريم الذي جع في عهد الخليفة الاول أبي بكر الصديق وكان القشريع في ذلك القرن على عهده الخلفاء الراشدين وصدر الدولة الاموية بالرجوع الى القرآن والى حفاظ السنة، فان و جد أهل الفتيا \_ من الصحابة والتابعين وتابعيهم \_ نصاً اتبعوه والا اجهدوا رأيهم، وما كانت تدون هذه الآراء الاجتهادية ولا تعتبر قانونا ولا شرعا، الا باعتبار ان مستندها ومرجعها الى القرآن والسنة

لكن لما اتسعت دائرة الفتح وانتشر الاسلام في المالك القاصية و تفرق حفاظ الشريعة وروانها في مختلف الانحاء مع زيادة وسائل الحضارة والعمران و مجدد الاقضية والحوادث بتشعب المعاملات والاحوال خيف من تشتت أحكام الشريعة ودخول الفوضي في التشريع فكان هذا باعثا على أمرين الاول تعدوين الحديث للرجوع الى مافيه من الاحكام والثاني تدوين المجتهدين اجته ادانهم وأصولهم التي استندوا النها في التغريع والاستنباط وأول من قام بالامر الاول الامام الزهري بأمم من الخليفة عمر بن عبد العزيز فقد دون ماوصل اليه من السنة في الخليفة بتوزيعه على الامصار في أواخر القرن الاول المحرى ، وقام بالأمن الثاني الاقة الجنهدون: أبو عنيفة ومالك المحرى ، وقام بالأمن الثاني الاقة الجنهدون: أبو عنيفة ومالك

والشافعي وأحمد وداود وزيد بن علي وجعفر الصادق وغيرهم، ومن هذا الحين صار رجال التشريع برجعون الى الكتاب والسنة واجتهادات الائمة، وما كان في هذا من بأس لان الرجوع الى مجتهدات الائمة ماكان الاللاهتداء الى فهم نصوص الكتاب والسنة والاستعانة على الاستنباطالا لأنها أصل في الدىن وقانون أساسي. وهذا هو الغرض الذي قصد اليه المجتهدون، فهم أنما أرادوا أن يضيئوا السبيل لمن تريد الاستنباط من أهله وأن لايدعوا السبيل ليتهجم على الكتاب والسنة من ليس أهملا للاستنباط، وبسارة أخرى أرادوا أن يسنوا طريق التشريم لرجل التشريع الذين يأنون بعدهم وعكنوا كمن ليس له وسائل الاجتهاد من تعرف الاحكام. وما خطر لامام منهم رضي الله عنهم أن تلتزم الامة آراءهم و لا أن يكون تدوين مجتهداتهم حائلا بين أولىالعلم وبين الرجوع الى نصوص القانون الاساسي ليفهموا كما فهمواويستنبطوا كااستنبطوا ولكن منجاء بعدهم أساء فهم غرضهم وحمل المسلمين على اتباع آرائهم وحرم الاجتهاد بالرجوع الى أصل القانون الاساسي فكان من ذلك الحرج قصور التشريع الاسلامي عن مسارة الزمن وتحقيق مصالح الناس والتجاء بعض الحكومات الاسلامية الى العمل بقوانين أمم غير اسلامية جِ الحق أن السلطة التشريعية في الاسلام لو أنها مع اعهادها على

القانون الاساسى الالهى وضع لها نظام لانتخاب رجالها من أين من تتوفر فيهم شرائط الاجتهاد وحدد عددهم واختصاصهم والتزمت الدولة بآرائهم قضاء وتنفيذاً لكانت كافضل سلطة تشريعية في حكومة دستورية ولكفلت حاجات المسلمين في مختلف العصور

ولكن ترك أمر التشريع فوضى فادعى الاجتهاد من ليس أهلاله وتعذر تعيين من له السلطة التشريعية واستحال اجتماعهم وتبادلهم الآراء، وكان من نتيجة هذا تشعب الآراء واختلاف الاحكام اختلافا لم يتيسر للحكومات الاسلامية معه أن ترجع الى آرائهم أو تلتزمها . ولما وحد العلماء ان هذه الفوضي التشريعية لاتقف عندحد اضطروا الى تدبير علاج لها، وكانت الحكمة في أن يعالجوها يوضع نظام لرجال السلطة التشريعية بحول بين التشريع وبين همـنـه الفوضى ، ولكنهم عالجوها بسد باب الاجتهاد ووقف حركة التشريع فوقعوا في شرمما اتقوه ونبا التشريع الاسلامي عن مصالح الناس وحاجاتهم لان المصالح في تغير والحلجات في تجدد والتشريع الاسلامي واقف عند ماوصل اليه الائمة في القرن الثاني الذين راعوا في استنساطهم حال عصرهم ومصالح الناس في زمهم و بلادم

ومن هذا يتبين ان فتح باب الاجتهاد الفردى شرعليه

المتشريع الاسلاى لانه يمد السبيل للادعياء ويكافر الخلف ويشمبها الآراه. وشر منه سد باب الاجتباد لانه يوقف مركة القشريع ويجعل القانون الاسلاى تاصراعن مصالح الناس وانلبد كله هو في اجتهاد الجماعة وتشريعهم ، وهذا هو سبيل الصحابة و من تبعهم باحسان فقد كان أبو بكر اذا أعياه أن بجد في الأحمى نَصِا في كتابُ الله أو سنة رسوله جمع رموس الناس وخيارهم خاستشارهم فان أجمع آمهم على أمر قضى به . وكذلك كان يفعل عمر وفي الدولة الاموية بالاندلس انشئت دار في قرطبة لشورى القضاء أعضاؤها من جلة العلماء برجم المهم في تقرير الاحكام. وَ كَثيرًا مَايِذُكُمْ فِي تُرَاجِمُ عَلَمَاءُ الْانْعَلَى أَنْ فَلَايَا كَانَ مَشْلُورًا. وطلب فلان الى الشورى فأبى وذكر القرطبي هذه الشورى بقوله أن الشورى خالفت الامام مالكاني عدة أحكام أخفت فيها جنول أبي القاسم . وفي أو الحر القرن النالث عشر الهجري أخلت الدولة المبانية في وضع أمناس لملاج وقوف حركة التشريع الاسلامي فكونت من علماء الامة ويقيلها جماعة ممتهم وجعية الجيلة » وانتخبوا من كتب مذهب أبي حنينة ( بحسلة الاجكام العدلية) وقد كان بيداً علما تاميراعي القرتيب وتهنيب الوضع والاختيار من كتب المذهب، وقرطل زمنها لتعلور علما المالتيريع ومساوة الزمن

#### ب - السلطة القضائية ·

الذي يتولى هذه السلطة في الاسلام هم رجال القضاء وقد روعى في الحكومات الدستورية الحاضرة أن يكون رجال القضاء غير رجال التشريع تطبيقا لمبدأ الفصل بين السلطات و لكن في صدر الاسلام كانت السلطة التشريعية والقضائية مجتمع في يد واحدة لأن الخليفة كان يتولاها فان وجد نصا قضى به وان الم يجد كان يستشير الفقهاء و المفتين من الصحابة فاذا تكون الرأى يجد كان يستشير الفقهاء و المفتين من الصحابة فاذا تكون الرأى قضى به ، و كذلك كان يفعل من يعهد اليه الخليفة بالقضاء : فكان رجال القضاء من المجتهدين الذين إلم السلطة فكان رجال القضاء من المجتهدين الذين إلم السلطة التشريعية وكان قانونهم هو كتاب الله والسنة الصحيحة وما يستقر عليه رأى جماعة التشريع

أخرج البنوى عن ميمون بن مهران قال: كان أبو بكر اذا ورد عليه الحصوم نظر في كتاب الله فان وجد فيه مايقضي بينهم فضى به ، و ان لم يكن في الكتاب و علم من رسول الله في ذلك الامر سنة قضى بها ، فان أعياء خرج فبأل المسلمين وقال: أتاني كذا وكذا فهل علم ان رسول الله قضى في ذلك بقضاء ? فر عا اجتمع عليه النفر كلهم يذكر عن وسول الله فيه قضاء فيقول الحدقة الذي جعمل فينا من يحفظ عن نبينا . فان أعياه و أن يجد فيه سنة عن رسول الله جمع رءوس الناس وخيارهم . فاستشارهم فان أجمع رأيهم على أمر قضى به . وكان عمر يفعل ذلك فان أعياه أن يجد في القرآن والسنة نظر هل كان فيه لابي بكر قضاء فان وجد أبا بكر قضى فيه بقضاء قضى به والا دعار وس . المسلمين فاذا اجتمعوا على أمر قضى به . وأول خليفة ولى السلطة القضائية نفر ا معينا هو عمر بن الخطاب

فقد ولى أيا الدرداء قضاء المدينة وولى شريحا قضاء البصرة وولى أيا موسى الاشعرى قضاء الكوفة وكان حؤلاء جميعا يولون القضاء والتشريع معايدل على ذلك ماورد في كتب تعيين القضاة فقد جاء في رسالة عمر لابى موسى الاشعرى . . . الفهم الفهم فيا ورد عليك مما ليس فيه نص في كتاب ولا سنة . . .

ولما دون الأعمة المجتهدون اجتهاداتهم وانخدها رجال القضاء مرجعا لهم كان عمل القضاة لا يخرج عن تطبيق مارآه غيرم وكانوا يقلدون المجتهدين و المفتين حتى وصل الامر الى أن قال علماء الحنفية ان تقليد الجماهل القضاء صحيح عندنا و يحكم بفتوى غيره . ومن هذا يتبين ان القضاء في الحكومات الاسلامية كان لهملوران : الاول كان مرجع القضاة فيه الى القانون الاسامى وكانت لم مع السلطة القضائية ملطة التشريع . والثانى كان مرجع

القضاة فيه الى مجهدات الأعمة وما كان لهم الا التطبيق بالتقليد. وتعيين القضاة من حق الخليفة فتارة يتولى حقه بنفسه ويمين رجال القضاء وتارة يكل هذا التعيين الى ولاة الامصار. يدل على هذا ماجاء في عهد علي بن أبي طالب الى الاشتر النخعي حين ولاه مصر اذ يقول له «ثم اختر للحكم بين الناس أفضل رعيتك في نفسك ممن لا تضيق به الامور ولا يحكمه الخصوم .. الى آخر ما جاء فيه . وليس تعيين القضاة مانعاً الخليفة أن ينظر بنف في فصل بعض الخصومات لانه هو صاحب السلطة القضائية وهؤلاء انما يعماون بالنيابة عنه وهذه الأنابة لا تسلبه حقه

وقد حالت فوضى التشريع دون أن يكون القضاة في الحكومة الاسلامية قانون مفصل برجعون البه في أحكامهم بل كان المرجع الى اجتهادهم في الدور الأول من القضاء الذي كان يرجع فيه الى الاصول والى اجتهاد سائر المجتهدين والمفتين في الدور الثاني الذي كان فيه القضاة مقلدين برجعون الى بحتهدات غيرهم . وإذا كانت قضطرب الاحكام ولا يتقيد القضاة بقانون ، والاحكام مخالف بعضها بعضاً في الولاية الواحدة والولايات المختلفة

وأظهر فوق بين رجال السلطة القضائية في الحكومات.

الحاضرة ورجالها في الحكومة الاسلامية ، أن القضاة في الحكومة الاسلامية لم يحد اختصاصهم بجد بين عنع غيرهم من أرباب · السلطة التنفيذية أن يعتــدي على اختصاصهم ويتصرف فيا هو - من حقهم. ولذلك سلب منهم النظر في المظالم والجرائم واقامة الحدود. وكذلك لم يوضع نظام يبين علاقتهم برجال السلطة التنفيذية بل ترك الأمر بين ضعفاء وأقوياء بدون قانون فكان تنفيذ الاحكام الى الولاة ان رضوا نفذوا وان لميرضوا عطلوا . ولا كذلك الحال في الحكومات الحاضرة فان اختصاص القضاة مبين بالقانون وما يدخل من السلطة القضائية في اختصاص غير · القضاء مبين بالقانون و لا سبيل الى الاعتـــداء . وكذلك علاقة القضاة ترجل السلطة التنفيذية منصوص علبها في القانون وانه بجب على الجهة التنفيذية التي يناط بها تنفيذ الحكم القضائي أن · تتغذه ولو بالقوة بحيث اذا وجدت هوادة فى التنفيذ تـكون مستولية الجهة التنفيذية كبيرة بحكم القانون وليس في الاملام ما بمنع وضع نظام للسلطة القضائية بحد اختصاصها ويركمفل تنفيذ ﴿ أَحَكَامُهَا وَيُضَمَّنَ لَرَجَالُمُا حَرِيْهُمْ فِي الْمَامَةُ العَــ عَلَى بَيْنَ النَّاسُ

## ج - السلطة التنفيدية

أما رجال المنلطة التنفيذية فهم ولاة الامصار وقواد الجيوش

وجباة الضرائب ورجال الشرطة وسائر عمال الحكومة . و كانت الاعمال التنفيذية فى الحكومات الاسلاميـة مقـــة بين هؤلاء العال على غير نظام معروف فقد جمع ليحيى بن أكثم بين القضاء وقيادة الجهاد في بعض الغزوات وجمع لآخر بين الحسبة والشرطة وبين ولاية الحرب والنظر في المظالم، وكان عموم الولاية وخصوصها لا يستند الى نظام ولا يعتمد على قانون . وقد أدى هذا الى تشعب مسالك الولاة وجعل ديدنهم تناهب السلطة يسعي كل منهم في بسط نفوده واضعاف نفوذ غيره لانه لم يكن لكل ولاية حد معروف . وليس أضيع لحقوق الافرادوأدعي الىسلب حريبهم من عدم تحديد وظيفة كل من القابضين على مقاليد السلطة العامة . وكان أشد الولايات تأثراً بهذه الفوضىالسلطة القضائية لحاجبها الى معاونة السلطة التنفيذية في تنفيذ أحكامها فكانت كرامة القضاء موقوفة على شخصية القاضي فاذا كان مؤيداً من الوالي نفنت أحكامه وأحلت مكانتها من الاحترام واذا لم يكن مؤيداً منه لم يكن له حق تكليف السلطة التنفيذية بلن تنفذ أحكامه . وهذا ما دعا الناس الى طرق أبو اب رجال السلطة التنفيذية للمطالبة يحقوقهم لانه ليس القضاة سلطان

## الخلافة

الامامة الكبرى والخلافة وامارة المؤمنين ألفاظ مترادفة على معنى واحد رسمه العلماء بأنه رياسة عامة في الدين والدنيا قوامها النظرفي المصالح و تدبير شؤون الامة وحراسة الدين وسياسة الدنيا

والبحث في هذا الموضوع ذوشعب متفرقة والباحثون أفاضوا القول فيه من جميع نواحيه والموضوعات التي سنخصها بالبحث ثلاثة: ما الذي أو جب نصب الخليفة ? وما الشروط المعتبرة فيمن يولى الخلافة ? وما مكانة الخلافة من الحكومة الاسلامية ?

## ١ -- وجوب نصب الحليفة

جمهور المسلمين على أن نصب الخليفة أى توليته على الأمة واجب بالسرع. ومستندهم في هذا الأيجاب أمور: أولا اجماع الصحابة على تولية خليفة حتى قدموا أمر البيعة على دفن الرسول. وثانياً: أن ماهو واجب من اقامة الحدود وسد النفور لايتم الا به ، وما لايتم الواجب الا به فهو واجب. وثالثاً: أن فيه جلب المنافع ودفع المضار، وهدذا واجب بالاجماع

وقريق من المسلمين ذهبوا الى أنهواجب بالعقل محتجين بأن كل أمة لاتستغنى عن قوة تحمي قوانينها و تدبر شؤون أفرادها و بأنوجود الحاكم الوازع ضرورى من ضرور يات الاجتماع البشرى والنظر الصحيح ينتج أن هذين الرأيين يمكن التوفيق بينها لا نه لامانع أن تكون تولية الخليفة مما يقضي به العقل لحياطة القوانين و حماية الأفراد وقرره الشرع تأييداً لمقتضى العقل في كون العقل والشرع متوافقين على ايجاب تولية الخليفة غير أن العقل تاوجود الوازع المطلق والشرع داع الى مندل أعلى ووازع خاص يستمد سلطانه من بيعة الأمة لامن القهر فمقتضى الشرع أكل فرد من أفراد ما يقتضيه العقل

قال ابن خلدون في المقدمة « وقد شذ بعض الناس فقال بعدم وجوب نصب الخليفة رأسا لابالعقل ولا بالشرع، منهم الأصم من المعتزلة و بعض الخوارج وغيرهم. والواجب عند هؤلاء انما هو امضاء أحكام الشرع فاذا تواطأت الأمة على العدل وتنفيذ أحكام الله تعالى لم تحتج الى امام ولا بجب نصبه وهؤلاء محجوجون بالاجماع والذي حملهم على هذا المذهب أنما هو الفرار عن الملك ومذاهبه من الاستطالة والتغلب » والنتيجة أن عامة العلماء متفقون على أن من الواجب أن يكون للمسلمين أمام أكبر أو رياسة عليا تجتمع حولها كلة الامة و تكون شعار

وحدتها والمنفذة لارادتها. والخلف فى منشأ هــذا الوجوب. لايتوقف عليه عمل

ب -- الشروط المعتبرة فيمن يولى الخلافة

قال أبو الحسن الماوردي في الأحكام السلطانية ﴿ وأما أهل الامامة فالشروط المعتبرة فيهم سبعة: أحدها العدالة على شروطها الجامعة . والثاني العلم المؤدى الى الاجتهاد في النوازل والأحكام. والثالث سلامة الحواس من السمع والبصر واللسان لبصح معها مباشرة مايدرك بها • والرابع سلامة الأعضاء من نقص يمنع من استيفاء الحركة وسرعة النهوض • والخامس الرأى المفضى الى سياسة الرعية وتدبير المصالح • والسادس الشجاعة والنجدة المؤدية الى حماية البيضة وجهاد العدو . والسابع النسب وهو أن يكون من قريش لورود النص فيه وانعقاد الاجماع عليه. ولا اعتبار بضرار حين شذ فجوزها في جميم الناس. لأن أبا بكر الصديق رضي الله عنه احتج يوم السقيفة على الانصار في دفعهم عن الخلافة لما بايموا سعد بن عبادة علمها بقول النبي ﷺ ﴿ الأَنْهُ مَن قُريش ﴾ فأقلموا عن التفرد بهما ورجعوا عن المشاركة فبهاحين قالوا منا أمير ومنسكم أمير تسلما لروايته وتصديقاً لخبره ورضوا بقوله نحن الأمهاه وأنم الوزراء وقال النبي ﷺ «قدموا قريشاً ولا تتقدموها »

وليس مع هذا النص المسلم شبة لمنازع فيه ولا قول لمخالف له مه فأما الشروط الستة الأولى: من العدالة ، والعلم ، وسلامة المواس ، وسلامة الأعضاء ، والرأى ، والشجاعة فظاهر اشتراطها وكلها ترجع الى العدالة والكفاية والقدرة على حمل المسلمين أن يتبعوا قانونهم ومنع غيرهم أن يعتمدى عليهم . وكلها لا بد منها ليقوم الامام بواجبه من حراسة الدين وسياسة الدنيا . وكلها منفق عليها

وأما الشرط السابع فمختلف فيه ومنشأ الخلاف عدم القطع بعمحة النص الوارد فيه، ومعارضته للنصوص السكثيرة التي وردت بالغاء اعتبار الافساب والاعتاد على الاعمال والنعي على من دعا الى عصبية، وفقد الرابطة بينه و بين الغاية التي من أجلها يولى الامام، لأن شرط الشيء لابد أن يكون ذا صلة في الوصول الى المقصود به. والنسب القرشي ان كان مشروطاً لذاته فليست الغاية تقتضيه لان حراسة الدين وسياسة الدنيا تكون من السكف القسادر أيا كان فسبه ، وان كان مشروطاً لما كان لقريش من المنعة والقوة التي يستعين بها الخليفة على أداء واجبه وجع الكلمة حوله فهو شرط زمني ما له اشتراط أن يكون الخليفة من قوم أولي عصبية غالبة ولا اطراد لاشتراط يكون الخليفة من قوم أولي عصبية غالبة ولا اطراد لاشتراط القرشية

قال ابن خلدون بعد بحث مستفیض « فاذا ثبت أن شتراط القرشية انما هو لدفع التنازع يمسا كان لهم من العصبية والغلب، وعلمنا أن الشارع لايخص الاحكام بجيل ولا عصر ولا أمة ۽ علمنا أن ذلك انما هو من الكفاية فرددناه المها وطردنا العلة المشتملة على المقصود من القرشية وهي وجود العصبيـــة. فاشترطنا في القائم بأمر المسلمين أن يكون من قوم أولي عصبية غالبة ليستتبعوا من سو اهم ، وتجتمع الكلمة على حسن الحاية ولا يعلم ذلك في الأقطار و الآمّاق كماكان في القرشية اذ الدعوة الاسلامية التي كانت لهم كانت عامة وعصبية العرب كانت وافية بها فغلبوا سائر الأم ،وانما بخص لهذا العهد كل قطر بمرز تَكُونَ له فيه العصبية الغالبة . و اذا نظرت سر الله في الخلافة لم تعدُّ هذا . لأنه سبحانه انما جمل الخليفة نائباً عنه في القيام بأمور عبساده ليحملهم على مصالحهم ويردهم عن مضارهم وهو مخاطب بذلك ولا يخاطب بالأمر إلامن له قدرة عليه »

ومن استجمع الشروط المتفق عليها لايصير اماماله على الناس حقالطاعة الا اذا بايعه أهل الحل والعقد الذين تختارهم الاثمة من أهل العدالة والعلم والرأي وتتبعهم في أمورها العامة وأهمها اختيار الخليفة ومبايعته وقد ذكر العلماء أن الامام كما يصير اماما بالبيعة يصير اماما بالاستخلاف وبولاية

العهد وهذا القول ظاهره ليس صوابالان الاستخلاف والعهد ان لم يقره أهل الحل والعقد لايكون المستخلف به اماماً ولا يجب له حق الطاعة ، فالعمدة على بيعة أهل الحل والعقد، لا على الاستخلاف والعهد. ولو أن المسلمين رأوا بعد وفاة أبي بكر حجة من عمر وبايعوه ما عارضهم معارض ولا كان عهد أبي بكر حجة عليهم ، وكذلك لو بايع المسلمون واحدا غير الستة الذين جعل عمر الشورى فيهم ، فالعهد أو الاستخلاف لا يعدو أن يكون ترشيحا من السلف للخلف . والامة بعد ذلك صاحبة القول الفصل فيمن تختاره اماما ؛ كما أن لها الحق في الاشراف على سياسته في عهد امامته ولها الحق في عزله اذا لم يتم بما عاهدهم عليه في دسته

فالرأي في نولية الخليفة لأولي الحل والعقد لا الفرد أيا كان .
ولذلك عدَّ عمر مبادرته ببيعة أبي بكر فلتة وقى الله المسلمين شرها لأ نه بايعه قبل التشاور بين أولي الحل والعقد . وأبو بكر لم يرشح عمر حتى أطال التشاور مع كبار الصحابة ولم يعبه أحد الا بشدته ، ولما أخرج عبد الرحمن بن عوف نفسه من رجال الشورى الستة وجعلوا له الاختيار بتي ثلاثا لا تكتحل عينه بكثير نوم وهو يشاور كبراء المهاجرين والأنصار

## ج\_مكانة الحلافة من الحكومة الاسلامية

قدمنا أن أمر المسلمين يجب أن يكون شورى بينهم لا يستقل به واحد منهم و أن تكون الرياسة العليا لمن يبايعه أولو الحل والعقد أية كانت أسرته وأيا كان منبته

وهذه الرياسة العليا مكانتها من الحكومة الاسلامية مكانة-الريامة العليا من أية حكومة دستورية ، لان الخليفة انما يستمد سلطانه من الامة الممثلة في اولى الحل والعقد ويعتمد في بقاء هذا السلطان على ثقتهم به و نظره في مصالحهم ، ولهذا قرر علماء المسلمين أن للامة خلم الخليفة لسبب يوجبه ، وان أدى الى الفتنة احتمل اولى المضرتين . وعللوا هذا بأن من ملك المسئولية ليستقيم الامريملك العزل عند اعوجاجه، وأبو بكر الصديق أول من ولي الخلافة قال في فابحة خطبته ﴿ أَمَّا النَّاسُ قَدْ وَلَيْتُ عَلَيْكُمْ ولست بخيركم . فان أحسنت فاعينوني ، وان صدفت فقوموني ، وقال في خاتمتها ﴿ أُطبِعُونِي مَا أَطْعَتَ اللَّهُ ورسُولُهُ ، فاذا عصيت الله فلاطاعة لى عليكم ، وروى مثل هذا عن عمر وعثمان مما يؤيد اعانهم بسلطة الامة علمهم وشعورهم بالمشولية أمامها

و أنما تختلف الخلافة عن سائر الرياسات العليا في الحكومات. الدستورية في أن الخلافة رياسة عامة في امور الدين والدنيا وكلا أن الخليفة تشمل ولايته التشريع والقضاء والتنفيذ وغير هذا مما تقضي به سياسة الملك و نظام الشئون الدنيوية فان له أيضا إمامة الصلاة وامارة الحج والاذن باقامة الشعائر في المساجد والخطبة في الجلع والاعباد، وغير هذا من الشئون الدينية. ومنشأ الجمع بين الولايتين له أن الغابة من اقامته ومبايعته أن يقوم بحراسة الدين وسياسة الدنيابه، وذلك قاضبأن يكون له النظر في الشئون الدينية والدنيوية معاً، وكذلك جميع الشؤون هي وسائل لاصلاح الرعية واستقامة أمورها، وهذا الاصلاح هو الغاية المرجوة من نصب الخليفة ومبايعته. ولا تكاد تجد في الاسلام شأناً دينياً لا صلة بينه و بين سعادة الانسان في دنياه

وليس عموم ولاية الخليفة وشمولها للشئون الدينية بجاعل الخليفة ذا صلة الهَية أو مستمداً سلطانه من قوة غيبية ، وما هو الا فرد من المسلمين و ثقوا بكفايته لحراسة الدين وسياسة الدنيا فبايعوه على أن يقوم برعاية مصالحهم وله عليهم حقالسمع والطاعة وسلطانه مكتسب من بيعتهم له و ثقتهم به

و من هذا يتبين أن الصفة الالهية التي ألصقها بالرياسةالعلما في الحكومة الاسلامية بعض الجهال من عباد السلطة تفخيا لشأن الخلفاء و تقديساً لهم ليست من أصل الدين في شيء، وقد قيل لابي بكر: ياخليفة الله فقال لست بخليفة الله و لكني خليفة رسول

الله . وجمهور العلماء على أنه لا يجوز تلقيب الخلفاء بهذا اللقب ونسبوا قائله الى الفجور وقالوا يستخلف من يغيب أو عوت، والله لا يغيب ولا بموت. وكثير من آيات الكتاب الكريم تنغي أن يكون للرسول سلطة دينية على أحد ، وأولى أن لا تكون هذه السلطة لواحد من خلفائه . قال تعالى لرسوله « فذكر ، انما أنت مذكر، لست عليهم بمسيطر، وقال ﴿ وَمَا أَنْتُ عَلَّمُهُم بجبارٍ ﴾ و قال « ليس عليك هداهم ،ولكن الله يهدي من يشاء » وفي كثير من آي الكتاب وسنة الرسول وخلفائه الراشدين ما يؤيد الاعتداد برأي الجماعة ورجوع الخليفة عن رأيه اذا بان الصواب في رأي غيره. في كتاب الاسلام والنصرانية ﴿ الخليفة عن المسلمين ليس بالمعصوم ولا هو مهبط الوحي ولا من حقه الاستئثار بتفسير الـكتاب والسنة وهو لا يخصه الدين في فهم الكتاب والعلم بالاحكام بمزية ولايرتفع به الى منزلة بل هو وسائر طلاب الغهم سواء انمأ يتفاضاون بصفاء العقل؛ وكثرة الاصابة في الحكم. فالامة أو نائب الامة هو الذي ينصبه، والامة هي صاحبة الحق في السيطرة عليه وهي التي تخلعه متى رأت ذلك من مصلحتها فهو حاكم مدنى من جميع الوجوه ، وليس في الاسلام سلطة دينية سوى سلطة الموعظة الحسنة والدعوة الى الخير والتنفير عن الشروهي سلطة خولها الله لادنى المسلمين يقرع بها أنف أعلاهم كأخولها لاعلامم يتناول بها من هو أدناهم،

# السياسة الشرعية الخارجية

السياسة الخارجية للدولة تدبير علاقاتها بغيرها من الدول. والام قديمًا كانت حاله الا تساعد على وجود صلات بين احداها والاخرى لان القوية كانت تطمع في استعباد الضعيفة والضعيقة كانت في خوف من تغلب القوية، وما كانت إذ ذلك ضانات تقف بالمطامع أو تنفى المخاوف، فلهذا كانت كل أمة في عزلة عن الاخرى، وما كانت لواحدة منها سياسة خارجية الا تدبير الحروب والاغارات

ولكن الام حديثاً لما اشتنت حاجة كل واحدة منها إلى الاخرى وأصبحت كالافراد مدنية بطبعها لا غنى لامة عن غيرها، مست هذه الحاجات المتبادلة الى تدبير العلاقات الخارجية بوضع الاسس التى تبنى عليها، والقوانين التى تتبع فيها، والقوى الكفيلة بتنفيذها. ولهذا وضع علم القانون الدولي لتقرير القواعد التي تستبين بها حقوق كل دولة وواجباتها قبل غيرها من الدول في حالى السلم والحرب، وأول ما قرره العلماء من قواعده أن تكون علاقات الدول أساسها السلم حتى يتيسر لها

تبادل المتافع والتعاون على بلوغ النوع الانساني درجة كاله . وقرروا أنه لايسوغ قظع هذه الصلة السلمية الاعند الضرورة القصوى التي تلجيء الى الحرب و بعد أن تفشل جميع الوسائل السلمية في حسم الخلاف . وسنوا لحال السلم أحكاما تكفل لكل دولة حقوقها وواجبانها قِبَل غيرها حتى تقطع أسباب الخلاف بالقدر الممكن . وسنواً لحال الحرب \_ اذا اضطر الخـلاف الى وقوعها\_ أحكاما تخفف ويلاتهـا وتهوّن من شرورها بالقدر الممكن كذلك . فمن الاحكام السلمية وجوب اعتراف الدول بوجود الدولة التي استكلت شر ائط الدولية . ووجوب تمتع كل **دولة بحريتها التامة في سياسته\_ا الداخلية واحترام حدودها** ومعاملة رعاياها بالحسني وازالة العقبات من طريق تجارتها واكرام وفادة سفراتها وقناصلها وغير هذا من الاحكام التي يقصد **بها نجنب** وقوع الخلاف. ومن الاحكام الحربية وجوب اعلان الحرب بطريق بمنع الغدرو الاخذ غيلة وبحريم استعال أنواع من القنابل والقذائف والاسلحة التي نزيدفي تعذيب الانسان واحسان المعاملة للجرحي والاسرى وغيرهذا من الاحكام التي يراديها مخفيف ويل الحرب، ورحمة الانسان بالانسان

عير. وهذا بيان ما قرره الاسلام أساساً لملاقة الدولة الاسلامية بغيرها . وما شرعه لتدبير هذه العلاقة في حالي السلم و الحرب :

# عدة الدولة الاسلامية

### بالدول غير الاسلامية

اتفقت كلة علماء المسلمين على أن الدولة الاسلامية أنما تعتمه بني تكونها على الوحدة الدينية وان جميع من جعتهم هذه الوحدة هم أمة واحدة وان اختلفوا في اللغة أو الجنس أو الحكومات أو الملوك أو سائر الممزات القومية ، لأن وحدة الدين غلبت كل هدذه الفروق

واختلفوا في أساس العلاقة بين الدولة الاسلامية وغيرها ، فقال فريق منهم: إن الاسلام يأم، بدعوة مخالفيه الى أن يدينوا به وهذه الدعوة دعوتان دعوة باللسان ودعوة بالسنان . فمن دُعُوا باللسان و بلغوا هذا الدين على وجه صحيح يتبين به الحق ولم يجيبوا الدعوة وجب على المسلمين دعوتهم بالسيف وقتالم . و لم يجيبوا الدعوة وجب على المسلمين دعوتهم بالسيف وقتالم . و ان كانوا من مشركي العرب لا يحل الكف عن قتالهم حتى يسلموا . و ان كانوا من أهل الكتاب أو من مشركي غير العرب لا يحل الكف عن قتالهم حتى يسلموا الجزية عن يدوهم عاغرون . و قبل الوصول الى هذه الغاية لا يجوز مسالمهم ولا يحل الكف عن قتالهم الا للضرورة بأن كان بالمسلمين ضعف يحل الكف عن قتالهم الا للضرورة بأن كان بالمسلمين ضعف

و بمخا لفيهم قوة فحيئئذ تجوز المسالمة المؤقنة للضرورة وبجب أز تقدر هذه الضرورة بقدرها

واحتج هؤلاء على رأمهم بعدة براهين:

الأول: أن الله سبحانه أمر المسلمين في كتابه الكريم بأز يقاتلوا غير المسلمين حتى يسلموا أو يعطوا الجزية أمراً مطلقاً غير مقيد بأن يكون القتال رفعا لعدوان أو في مقابلة قتال فدل هذ الاطلاق على أنه أمر بالقتال على أنه دعوة الى الاسلام وحمل للمخالفين على نبذ دينهم واعتناق الاسلام. واذا كان القدال دعوة الى الدين فلا بحل تركه مع القدرة عليه بحال

فن هذه الآيات قوله تعالى في سورة البقرة ا كُتب عليكه القتال وهوكره له وعسى أن تكرهوا شيئا وهوخير لهم وقوله في سورة النساء و فليقاتل في سبيل الله الذين يشرون الحياة الدنيا بالآخره و قوله في سورة الأنفال و باأيها النبي حرّض المؤمنين على القتال و ووله في سورة الأنفال و باأيها النبي انسلخ الاشهر الحرم فاقتلوا المشر كين حيث وجد تموهم وخذوهم واحصروهم واقعدوا لهم كل مرصد، فان تابوا وأقاموا الصلاة واحصروهم واقعدوا لهم كل مرصد، فان تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا سبيلهم ان الله غفور رحيم وقوله فيها وآتاوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى

يعطو ا الجزية عن يد وهم صاغرون ، وقوله فيها « وقاتلو ا المشركين كافة كا يقاتلونكم كافة و اعلمو ا أن الله مع المتقين ،

والثاني مارواه البخارى ومسلم عن ابن عمر رضي الله عنهما ان رسول الله على قال « أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محماً رسول الله ويقيموا الصلاة ويؤنوا الزكاة. فاذا فعلوا ذلك عصموا مني دماه هم وأموالهم الابحق الاسلام وحسامهم على الله وهذا نص على أن الام بقتال الناس هو للدخول في الاسلام أى انه طريق الدعوة اليه

والثالث ان الله سبحانه في كثير من آي الدكتاب الكريم نهى عن انخاذ الكافر بن أولياء وعن الالقاء اليهم بالمودة . وفي هذا دلالة على أن لا تكون المسلمين بغيرهم محالفة أو مو الاة . فمن هذه الآيات قوله تعالى في سورة آل عران « لا يتخذ المؤمنون الكافر بن أولياء من دون المؤمنين » وقوله تعالى في سورة المائدة « يا أنها الذين آمنو الا تتخذو اليهود والنصارى أولياء بعضهم أولياء بعض . ومن يتولم منكم فانه منهم » وقوله تعالى في سورة المتحنة « يا أنها الذين آمنو الا تتخذو اعدوى وعدوكم أولياء نلقون اليهم بالمودة وقد كفروا عاجاءكم من الحق يخرجون الرسول واياكم أن تؤمنوا بالله ربكم »

والرابع أن من دعوا ألى الاسلام على وجه صحبح لاعذر لهم

في البقاء على غـيره ، لأن الله سبحانه أبلى معاذيرهم بدلائله القو أقامها على وحدانيته وصدق بها رسوله ، واذ لم يجيبوا الدعو بالحكة والموعظة الحسنة ولا معذرة لهم في الاباء فلا مندوحة أز نسوقهم الى خيرهم وهداهم بوسائل قسرية ، حتى اذا لم تفلح وسائل القهر بعد ان لم تفلح سبل الحكمة لم يكن بد من قتلها وقطع دابر شرهم وقاية للمجتمع من ضلالهم كالعضو المصاب اذا تعذر علاجه تكون مصلحة الجسم في بتره

وأصحاب هـذا الرأى أمسوا السياسة الخارجية للدولة الاسلامية على القواعد الآتية:

١ - الجهاد فرض و لا يحل تركه بأمان أو موادعه الا أن
 يكون النرك سبيلا اليه بأن كان الغرض منه الاستعداد حين يكون
 بالمسلمين ضعف و عخالفهم في الدين قوة

و اذا بدى المسلمون ، بالقتال فهو فرض عين على كل مسلم أهل للجهاد و اذا لم يبدء و ابه فهو فرض على الكفاية اذا قام به فريق من الامة سقط عن الباقين و اذا لم يتم به فريق من الامة كانت كلها آثمة

٢ ـ أساس العلاقة بين المسلمين و مخالفيهم في الدين الحرب مالم
 يطرأ ما يوجب السلم من اعان أو أمان

و الامان نوعان : أمان مؤقت، وأمان مؤبد. والمؤقت

نوعان : خاص ، وعام

أما الامان المؤقت الخاص: فهو مايبله المسلم من المقاتلة حق لواحد أوجع محصورين. وقد منح كل مسلم من المقاتلة حق هذا التأمين الخاص لأن الضرورة قد تقضى به وتكون فيه المصلحة المسلمين و يمكن لكل مقاتل أن يقدر هذه المصلحة الجزئية ويعمل لتحقيقها بدون حاجة الى الرجوع الى الامام أو نائبه ، فاذا قال مقاتل من المسلمين لواحد أو جمع معين من المحاربين أمنتكم أو أنتم آمنون كانت هذه الكلمة ذمة في عنق المسلمين جيعهم وصاربها هذا الواحد أو الجمع المعين آمنا لا يحل المسلمين جيعهم وصاربها هذا الواحد أو الجمع المعين آمنا لا يحل قتاله ولا التعرض له . . وأصل هذا قول الرسول ترايي « المسلمون تتكافأ دماؤهم ويسعى بنمتهم أدناهم وهم يدعل من سواهم » وفي رواية « ويجبر علمهم أدناهم »

وأما الامان المؤقت العام: فهو مايبذل لكافة المسلمين ولا يخص واحداً أو جمعا معينا ، وهذا حق لابملكه الاالامام أو نائبه لان المصلحة العامة من شؤونه هو النظر فيها وهو الذي يرجع اليه في تقدير الضرورة القاضية بالتكاف عن القتال في مدة معينة

و في حكم هذا الامان المؤقت العام المهادنة وهي المعاقدة بين المسلمين ومخالفيهم في الدين على نبذ الحرب والتكاف عن القتأل مدةً معينة تقدر في العقد. وأصل هذا المهادنة التي تعاقد عليها المسلمون مع مشركي قريش في صلح الحديبية قانه كان من مواد معاهدة ذلك الصلح التكاف عن القتال عشر سنين وقد أمضى رسول الله عليه فلك كما كان يقدره من المصلحة العامة في هذا التكاف عن القتال وذلك لأن المسلمين أمنوا من الاعتداء عليهم واختلطوا بمخالفيهم في الدين وأسمعوهم آيات الله وبثوا بينهم الدعوة البه فدخل المشركون في دين الله أفواجا ونال بينهم الدعوة البه فدخل المشركون في دين الله أفواجا ونال المسلمون بهذه الهدنة من النصر أكثر مما نالوه بالقتال حتى قال بعض العلماء ان الفتح المبين المراد من قوله تعالى « انا فتحنا قال بعض العلماء ان الفتح المبين المراد من قوله تعالى « انا فتحنا قلك فتحا مبينا » هو صلح الحديبية لا فتح مكة

والامان المؤقت بنوعيه والمهادنة الما يجوز اذا كان فيها خير المسلمين ودعت النها حالهم حتى لورأى الامام ان الخير والمصلحة في نقضه واستئناف القتال كان له ذلك . واذا نقضه فلا بد من النبذ الى المؤمنين أو المهاد نين قبل القتال محرزا عن الغدر والاخذ على غرة . وأصل هذا قول الرسول يراي هي العبود وفاء لاغدر و لابد من اعتبار مدة يبلغ فيها خبر النبذ الى جميعهم ويكتفى في ذلك يمضى مدة يتمكن فيها ملكهم بعد علمه والنبذ من انفاذ الخبر الى أطراف مملكته لأن ذلك أنني للغدر .

اليهم لانهم هم الذين نقضوا العبد وآذنوا بالحرب وفي هذه الحال اذا كانت في يد المسلمين رهائن لايحل قتلهم لأن الوقاء بالغدر خير من الغدر بالغدر ولقول الرسول عليه « لا محن من خانك »

وأما الامان المؤبد. فهو ما يكتسب بعقد الذمة وانما يتولى هذا العقد من قبل المسلمين الامام أو نائبه وهو انما يصحم أهل الكتاب ومشركي غير العرب، ولا يصح مع مشركي العرب والمرتدين. ولا يصح الا أن يكون و بدا . واذا عقد فهو لازم في حق المسلمين فلا يملكون نقضه بحال . وأما في حق الذميين فيقبل النقض بأحد ثلاثة أمور باسلام من يسلم منهم . أو بلحوقه بدار الحرب . أو بنورته على المسلمين و تغلبه على بعض المحوقه بدار الحرب . أو بنورته على المسلمين و تغلبه على بعض أما كنهم . وأما امتناعه عن اعطاء الجزية أو جنايته على مسلم أو ارتكابه أية جناية فردية فلا تستوجب نقض العقد . والاصل في هذا ان كل ماصدر من ذمى واحتمل أن يؤول لغير النقض لا ينقض به عقد الذمة

سـ دار الاسلام: هي الدار التي تجري عليها أحكام الاسلام و يأمن من فيها بأمان المسلمين سواء أكانوا مسلمين أم ذميين ودار الحرب: هي الدار التي لا تجرى عليها أحكام الاسلام ولا يأمن من فيها بأمان المسلمين

وانما أسس أصحاب هذا الرأى رأمهم وقواعدهم على أساس أن غيرالمسلمين اذا دعوا الى الاسلام وأقيمت لهم دلائله الحقة وأبليت معاذيرهم برفع الشبهات وايضاح الآيات كان اصرارهم على خلافهم واعراضهم عن الاسلام وآياته ورفضهم اجابة دعاته بمثابة أيذان المسلمين بالحرب ، فيجب على المسلمين أن يسوقوهم الى الحتى قسراً ما داموا لم يذعنوا له بالحكة والموعظة الحسنة و قال فريق آخر من العداء ان أساس علاقة الدولة الاسلامية **بن**يرها من الدول لاتغاير ما قرره علماء القانون الدولى أساساً لملاقات الدول الحاضرة . وأن الاسلام يجنح للسلم لا للحرب . وأنه لايجيز قتل النفس لمجرد أنها تدبن بغير الاسلام ۽ ولا يبيح للسلمين قتال مخالفتهم لمخالفتهم في الدين وانما يأذن في قتالهم ويوجبه اذا اعتدوا على المسلمين، أو وقفوا عقبة في سبيل الدعوة الاسلامية ليحولو ادون بنها فحينتذ يجب القتال دفعاً للعدوان وحماية للدعوة حتى اذا لم يكن من المخالف في الدين عدوان. لاعلى المسلمين ولاعلى دعوتهم فلا يحل قتاله ، ولا تحرم معاملته ومبادلته المنافع فلم يؤذن في القتال لانه طريق الدعوة الى الدين و انما أذن فيه لحماية الدعوة من اعتداء المعتدين . واحتجوا على

أولا: أن آيات القتال في القرآن الكرام جاءت في كثير من

السور المكية والمدنية مبينة السبب الذي من أجله أذن في القتال. وهو يرجع الى أحد أمرين : إما دفعالظلم ، أو قطع الفتنة و حمــاية -الدعوة ، وذلك أن الكفار على عهد الرسول بيَتَالِيْةٍ ـ سواء أكانوا من المشركين أم من أهل الكتاب\_ أمعنوا في إيداء المسلمين. بألوان العذاب فتنة لهم و ابتلاء حتى يرجعوا من أسلم عن دينه ويثبطوا من عزيمة من بريد الدخول في الاسلام، وغايتهم من هذه الفتن والمحن أن يخمدوا الدعوة ويسدوا الطريق في وجه الدعاة ، قالله مبحانه أوجب على المسلمين أن يقاتلوا هؤلاء. المعتدين دفعاً لاعتدائهم وازالة لعقباتهم حتى لاتكون فتنة ولا محنة ، ولا بحول حائل بين المدعوين واجابة الدعوة و إذ ذاك. مِكُونَ الدِينَ كُلَّهُ للهُ . قال تعالى في سورة البقرة المدنية ﴿ وَقَاتُلُو ا أَ في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا ان الله لابحب المعتدين. و اقتلوهم حيث ثقفتموهم و أخرجوهم من حيث أخرجوكم والفتنـــة. أشــد من القتل. ولا تقاتلوهم عند المسجد الحرام حتى يقاتلوكم فيه . فان قاتلوكم فاقتلوهم كذلك جزاءالكافرين فان انتهو ا فان الله . غفور رحيم . وقاتلوهم حتى لاتكون فتنة ويكون الدين لله ، فان. انتهوا فلاعدو أن إلا على الظالمين ، وقال تعالى في سورة النساء المدنية ﴿ وما لَكُمْ لَا تَقَاتُلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَ الْمُسْتَضَعَفَيْنَ مَنَ الرَّجَالَ-والنساء والولدان الذين يقولون ربننا أخرجنا من همذه القرية-

الظالم أهلها واجعل لنا من لدنك ولياً واجعل لنا من لدنك نصيرا » و قال تعالى في سورة الانفال المدنية « و قاتلوهم حتى لاتكون فتنة و يكون الدين كله لله ، فان انتهوا فان الله يما يعملون بصير . » و قال سبحانه في سورة الحج المكية « أذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا و ان الله على نصرهم لقدير ، الذين أخرجو ا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنًا الله »

واحتجوا ثانياً باتفاق جمهور المسلمين علىأنه لايحل قتل النساء والصبيان والرهبان والشيخ الكبير والاعمى والزمن وتحوهم لانهم ليسوا من المقاتلة، ولو أن القتال كان للحمل على اجابة الدعوة وطريقاً من طرقها حتى لايوجد مخالف في الدين ماساغ استثناء هؤلاء فاستثناؤهم برهان على أن القتال انما هو لمن يقاتل دفعاً لعدوانه. ولوقيل انهم استثنوا لانهم لغيرهم تبع فهذا ان سلم في الصبيان والنساء لايسلم في البواقي وخاصة في الرهبان وثالثاً بأن وسائل القهر والاكراء ليست من طرق الدعوة الاساس تكوّنه الحجـة لا السيف ، ولهذا يقول الله تعـالى د الا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي » ويقول سبحانه ﴿ وَلُوشًاءَ رَبُّكَ لَا مَنَ مِنْ فِي الأرضَ كُلُومَ جَمِيماً أَفَأَنْتُ تَكُوهُ الناس حتى يكونوا مؤمنين ۽ وأصحاب هذ الزأي أسسوا السياسة الخارجيـة للدولة الاسلامية على القواعد الآتية:

١ – دعوة غير المسلمين الى الاسلام فرض كفاية على الأمة الاسلامية اذا قام به فريق منهــا سقط عن الباقين ، و اذا لم يقم به فريق منها كانت كلها آنمة وذلك لأن رسالة محد عليه علمة، فهو مر سل من الله الى الناس كافة لافرق بين أمة وأمة ، ولا بين من كانوا في عصره ومن وجدوًا من بعده . والله أمره أن يبلغ ماأنزل اليه من ربه الى كل من ارسل اليهم ، وقد قام في حياته بتبليغ كل من استطاع أن يبلغهم بلسانه وكتبه ورسله . وفي خطبته يوم حجة الوداع أشهد ربه على البلاغ وأمر أن يبلغ الشاهد الغائب، فمن هــذا و جب على المسلمين في عصورهم المتتابعة أن لاينقطعوا عن هذه الدعوة وأن يبلغوا ما أنزل على محد عربي الى كل من لم يبلغه

وأن يكون أول شئونهم الخارجية تنظيم الدعوة الى الاسلام واعداد الدعاة و بثهم بين الأمم التي لا تدين بالاسلام في مختلف البلدان مع مدهم بجميع الوسائل التي تقدرهم على القيام بواجبهم

٢ — أساس العلاقة بين المسلمين و مخالفيهم في الدين السلم، ما لم يطرأ ما يوجب الحرب من اعتداء على المسلمين أو مقاو مة لدعو تهم عنع الدعاة من بثها و وضع العقبات في سبيلها وفتنة من اهتدى الى اجابتها

س دار الاسلام هي الدار التي نسود فيها أحكامه ويأمن فيها المسلمون على الاطلاق ودار الحرب هي الدار التي تبدلت علاقتها السلمية بدار الاسلام بسبب اعتداء أهلها على المسلمين أو على بلادهم أو على دعوتهم أو دعاتهم . و على هذا انما يتحقق اختلاف الدارين بين بلاد الدولة الاسلامية و بلاد غير المسلمين الدين بدأوا المسلمين بالعدوان أو حالوا بينهم وبين بث دعوتهم و قام المسلمون بما يجب عليهم من دفع العدوان عنهم وحاية دعوتهم وقطعوا بتلك البلاد علاقتهم وانقطعت العصمة بينهم بحيث يصبح أهل البلدين لايأمن واحد منهم في بلاد الآخر

أما الأمة غير الاسلامية التي لم تبدأ المسلمين بعدوان، ولم تعترض لدعاة الاسلام وتركتهم أحراراً يعرضون دينهم علي من يشاؤون، ويقيمون براهينهم بما يريدون، لاتقاوم داعياً ولا تفنن مدعوا ، ألم ترسل اليها بعثة من الدعاة ، فهذه لا يحل قتالها ولاقطع علاقتها السلمية ، والأمانُ بينها و بين المسلمين ثابت ، لا ببنل أو عقد ، وانما هو ثابت على أساس أن الاصل السلم ولم يطرأ ما يهدم هذا الأساس من عدوان على المسلمين أو على دعوتهم

وخلاصة الفروق بين الرأيين أنه على الرأى الاول: الجهاد مشروع على انه طريق من طرق الدعوة الى الاسلام، على معنى ان غير المسلمين لابد ان يدينوا بالاسلام: طوعاً بالحكة والموعظة الحسنة، او كرهاً بالغزو والجهاد

وعلى الرأي الثاني: الجهاد مشروع لحماية الدعوة الاسلامية ودفع العدو ان على المسلمين فمن لم يجب الدعوة ولم يقاومها ولم يبدأ المسلمين باعتداء لايحل قتاله و لا تبديل أمنه خوفا

و كذلك على الرأى الاول لا يكون بين المسلمين وغيرهم أمان إلا بسبب طارئ من تأمين خاص أو عام أو موادعة أو عقد ذمة وعلى الرأي الثانى لا يكون بين المسلمين وغيرهم حرب الا يسبب طارئ من اعتداء أو مقاومة للدعوة أو ايذاء الدعاة أو المدعوين وعلى الرأي الأول يتحقق اختلاف الدارين باختلاف

الدينين. وعلى الرأي الثاني انما يتحقق اختلاف الدارين بانقطاع العصمة . وليس مناط الاختلاف الاسلام وعدمه وانما مناطه الأمن والفزع

والنظر الصحيح يؤيد أنصار السلم القائلين بأن الاسلام أسس علاقات المسلمين بغيرهم على المسالمة والامان لاعلى الحرب والقتال الا اذا أريدوا بسوء لفننتهم عن دينهم أو صدهم عن دعوتهم فحينئذ يفرض عليهم الجهاد دفعاً للشروحماية للدعوة وهذا بين في قوله تعالى في سورة المتحنة المدنية ﴿ لَا يُنَّهَا كُمُ اللَّهُ عَنَالَذَينَ لم يقاتلوكم في الدين و لم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم و تقسطوا اليهم أن الله يحب المقسطين. أنما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على اخراجكم أن تولوهم ومن يتولهم فاولئكُ هم الظالمون ۽ وقوله تعالى في سور ة النساء المدنية ﴿ فَانَ اعْتَرْلُو كُمْ فَلَمْ يَقَاتُلُو كُمْ وَٱلْقُوا الَّيْكُمُ السَّلَّمُ فَمَا جَعَلَ اللَّهُ لكم عليهم سبيلا، وقوله في سورة التوبة المدنية و وان جنحوا للسلم فاجنح لها، وتوكل على الله ، وفي كثير من آي الكتاب وأصول الدين ما يعززهنه الروح السلمية ويبعد أن يكون الاسلام أسس علاقات المسلمين بغيرهم على الحرب الدائمة

وأن يكون فرض الجهاد وشرع القتال على انه طريق الدعوة الى الدين لان الله ننى أن يكون اكراه على الدين و أنكر أن يكره المناس حتى يكونوا مؤمنين . وكيف يتكون الايمان بالاكراه أو يصل السيف الى القلوب . ان طريق الدعوة الى التوحيد والاخلاص لله وحده هي الحجة لا السيف ولو أن غير المسلمين كفوا عن فنتهم وتركوهم أحراراً في دعوتهم ما شهر المسلمون سيفاً ولا أقاموا حربا

وما احتج به الغريق الأول من آيات القدال التي جاءت مطلقة ليس برهاناً قاطعاً على ما يقولون لانه لم لا يوفق بين هذه الآيات المطلقة والآيات المقيدة بحمل المطلق على المقيد على معنى ان الله سبحانه أذن في القتال لقطع الفتنة وحماية الدعوة و تارة ذكره مقرونا بسببه و تارة ذكره مطلقا اكتفاء بعلم السبب في آيات أخرى. ولوكان بين الآيات تعارض كانت المتأخرة ناسخة للمتقدمة فلم لم يذكر السبب الذي من أجله أذن في القتال آخراً كا ذكر السبب في الاذن به أولا ، وكيف تكون الآيات المقيدة مع أن وجوب القتال لدفع العدوان جمع عليه إولم يقل بنسخ هذا الوجوب أحد، فلا موجب لتقرير تعارض الآيات بنسخ هذا الوجوب أحد، فلا موجب لتقرير تعارض الآيات

والقول بنسخ المطلق للمقيد لأن هذا تمزيق الله إن وينرنب عليه نسخ كثير منها ، حتى قال بعض المفسرين : ان المنسوخ بآية السيف نحو مائة وعشرين آية ومن هذه الآيات كل مايدل على أخذ بالعفو أو دعوة بالحكة أو جدال بالحسنى أونني للاكراه على الدين

وما احتجوا به ثانياً من حديث ﴿ أمرت أن أقاتل الناس ﴾ فهولا يثبت مدعاهم. لان جميع المسلمين متفقون على ان المراد من الناس في هذا الحديث مشركو العرب خاصة لأن غيرهم من أهل الكتاب ومشركى غير العرب حكمهم يخالف ماجاء في الحديث لأنهم يقاتلون حتى يسلموا أو يعطوا الجزية واذا كلن المراد من الناس مشركي العرب خاصة وهؤلاء حالم من العدوان على المسلمين والدعوة غير مجهولة فالله أمر رسوله أن يقاتلهم حتى يدفع شرهم، ولجودهم على ما وجدوا عليه آباءهم ولشدة طغياتهم لم يكن سبيل الى دفع شرهم الا بأن يسلموا أو يستأصلوا ، ولو كلن يرجى منهم خير لأبيح ممهم عقد الذمة وقبول الجزية كأشرع لنهرهم، فالحديث في طائفة خامية والقبال فيه لدفع الشر لاللدعوة ولموكان للدعوة لكانواهم وغيرهم سواسية

وما احتجوا به ثالثا من النهي عن اتخاذ الكافرين أوليا فهذا ليس بدليل لأن مورد النهي موالاتهم ومحالفتهم ونصرتهم على المسلمين وهذا لا خلاف في حظره ، وأما موالاتهم بعنى المسالة و المعاملة بالحسني وتبادل المنافع فهذا غير محظور وكيف يكون محظورا وقد أباح الله للمسلم أن يتزوج بالكافرة الكتابية . وليس بعد علاقة الزوجية موالاة . ونفى الله سبحانه النهي عن برهم والقسط اليهم مادامو الم يقاتلوا المسلمين ولم يعتدوا عليهم وقد قال الفخر في تفسيره « الموالاة محتمل درجات ثلاقاً » : (١) أن تكون موالاته توجب الرضا بكفره وذلك حرام لأن الرضا بالكفر كفر

(٣) المعاشرة الجيلة في الدنيا وذلك غير ممنوع منه
 (٣) وهي كالوسط بين الدرجتين الأوليين وهي بمعنى
 الركون الهم و المظاهرة و النصرة مع اعتقاد أن دينه باطل فيذا

منهى عنه لان الموالاة بهذا المعنى قد نجر الي استبحسان طريقه منهى عنه لان الموالاة بهذا المعنى الأملاء

والرضا بدينه وذلك يخرج عن الاسلام

ومن أقوال العلماء التي تؤيد الروح السلمية قول الفخر الراذي في تفسير قوله تعالى ه لا أكراه في الدين قد تبين الرهد من الني ، انه تعالى لما بين دلائل التوحيد بيانا شافيا قاطما فلمعدرة قال بعد ذلك انه لم يبق بعد ايضاح هـ ف الدلائل عنر للكافر في الاقامة على كفره الا أن يقسر على الايمان ويجبر عليه وذلك مما لا يجوز في دار الدنيا التي هي دار الابتلاء اذ أن في القهر والا كراه على الدين بطلات معنى الابتلاء و الامتحان ونظير هذا قوله تعالى « ولو شاء ربك لآمن من في الأرض كلهم جيعا أفأنت تكره الناس حنى يكونوا مؤمنين ،

ويؤكد هذا التاويل قوله سبحانه بعد نني الاكراه في الدبن «قد تبين الرشد من الني » يعني وهو أعلم قد ظهرت الدلائل ووضحت البينات ولم يبق بعدها الا طريق القسر و الالجاء والاكراه ، وذلك غير جائز لانه ينافي التكليف والابتلاء

وقال ابن تيمية في كتابه « السياسة الشرعية في اصلاح الراعي والرعية » : و اذا كان أصل القتال المشروع هو الجهاد ومقصوده هو أن يكون الدين كله لله وأن تكون كلة الله هي العليا فن منع هذا قوتل باتفاق المسلمين و أما من لم يكن من أهل المائمة

والمقاتلة كالنساء والصبيان والراهب والشيخ الكبير والاعمى والزمن ونحوهم فلايقتل عنسد جمهور العلماء الاأن يقاتل بقوله أو فعله ، و ان كان بعضهم يرى اباحة قتل الجميع لمجرد الكفر الا النساء والصبيان لكونهم مالا للمسلمين . والاول هو الصواب لأن القتال هو لمن يقاتلنا اذا أردنا اظهار دبن الله كما قال تعالى ﴿ وَقَاتُلُوا فِي سَبِيلَ اللَّهُ الذِّينَ يَقَاتُلُو نَكُمُ وَلَا تَعْتَدُوا انْ اللَّهُ لَا يُحْب المعتدين ، . وفي السنن عنه عليها انه مرعلي امرأة مقتولة في بعض بمغازيه قد وقف عليها الناس فقال « ما كانت هذه لتقاتل » . . وقال لاحدهم الحق خالداً فقل له لا تقتلوا ذرية ولا عسيفا . وفيها أيضاعنه علي انه كان يقول لاتقتلوا شيخا فانيا ولا طفلاصغيرا ولا امرأة وذلك ان الله تعالى أباح من قتل النفوس ما يحتاج اليه في صلاح الخلق كما قال تمالى والفتنة أشد من القتل أي ان اللقتل وانكان فيه شرو فساد فغي فتنة الكفار من الشر والفساد ماهو أشد فمن لم يمنع المسلمين من اقامة دين الله لم تمكن مضرة : كفره الاعلى نفسه »

وقال الاستاذ الامام في تفسير قوله تعالى في سورة البقرة « وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا» ... الآيات:

عجل تفسير الآيات ينطبق على ما ورد من سبب نزولها وهو اباحة القتال للمسلمين في الاحرام بالبلد الحرام والشهر الحرام اذا بدأهم المشركون بذلك وأن لايبغوا عليهم اذا نكثوا عهدهم واعتبوا في هذه المبة وحكمها بأن لا ناسخ فيه ولا منسوخ فالكلام فيها متصل بعضه ببعض فى واقعة واحدة فلاحاجة لتمزيقه ولا لإدخال آية براءة فيه . وقد نقل عن ابن عباس انه لانسخ فهاومن حمل الامر بالقتال فيهاعلى عمومه ولومع انتفأه الشرط فقد أخرجها عن أسلوبها وحملها مالا تحتمل، وآية سورة آل عمران نزلت فى غزوة أحد وكان المشركون هم المعتدين، وآيات الانف ال نزلت فی غزوة بدر السكبری و كان المشركون هم المعتدین أیضا، و كذلك آیات سورة براهة نزلت فی ناكثی العهد من المشركين ولذا قال « فما استقاموا لكم فاستقيموا لهم" وقال بعد ذكر نكثهم وألاتقاتلون قوما نكثوا أيملنهم وهموا بإخراج الرسول وهم بدموكم أول مرة ۽ ... الآيات

كان المشركون يبدءون المسلمين بالقتال لاجل لمرجاعهم عن دينهم و لو لم يبه، و افى كل و اقبة لكان اعتبداؤهم باخراج الرسول من بلده و فتنة المؤمنين و ايذاؤهم و منع الدعوة كل ذلك كان كافيا

في اعتبارهم معتدين فقتال النبي عَلِيْ كله كان مدافعة عن الجي وأهله وحماية لدعوة الحق، ولذلك كان تقديم الدعوة شرطا لجواز القتال وأنما تكون الدعوة بالحجبة والبرهان لابالسيف و السنان، فاذا منعنا من الدعوة بالقوة بأن هدد الداعي أو قتبل فملينا أن نقاتل لحماية الدعوة ونشر الدعوة لا للاكراه على اللان قالله تعالى يقول و لا اكراه في الدين قد تبين الرشد من نمي ۽ ويقول « أفأنت تکره النــاس حتى يکونو ا مؤمنين ۽ . واذالم يوجــد من عنع الدعوة ويزذى الدعاة أو يقتلهم أو مهدد الامن ويعتدي على المؤمنين فالله تعالى لايفرض علينا القتال لاجل سفك الدماء وازهاق الارواح ولالاجل الطمع في الكسب والقدكانت حروب الصحابة في الصدر الاول لاجل حماية الدعوة و منع المسلمين تغلب الظالمين لالاجل العدو اذخاروم كانوا يعتدون على حدو د البلاد العربية التي دخلت في حوزة الاسلام ويؤذونهم وأولياءهم من العرب المتنصرة من يظفرون به من المسلمين وكان الفرس أشد ايذاء للمؤمنين منهم فقد فرقوا كتلب النبي علي ورفضوا دعوته و هددوا رسوله و كذلك كانوا يفعاون. و ما كان بمد ذلك من الفتوحات اقتضته طبيعة الملك ولم يكن كله موافقا لا حسكام الدين فان طبيعة البكون أن يبسط القوي يبه على جاره

الضعيف . ولم تعرف أمة قوية أرحم في فتوحانها بالضعفاء من الامة العربية شهد لها علماء الافرنج بذلك

وجلة القول في القتال أنه شرع للدفاع عن الحق و أهله وحماية ألدعوة و نشرها فعلى من يدعي من الملوك والامراء أنه يحارب للدين أن يحيى الدعوة الاسلامية و يعد لها عدتها من العلم و الحجة بحسب حال العصر وعلومه و يقرن ذلك بالاستعداد التام لحايتها من العدو ان . ومن عرف حال الدعاة الى الدين عند الأمم الحية وطرق الاستعداد لحايتهم يعرف ما يجب على المسلمين في ذلك وما ينبغي في هذا العصر

و عا قررناه بطل ما مدي به أعداء الاسلام حتى من المنتمين اليه من زعمهم أن الاسلام قام بالسيف ، وقول الجاهلين والمتعصبين أنه ليس ديناً إلهياً لان الإله الرحيم لا يأمر بسفك العماء وأن العقائد الاسلامية خطر على المدنية فكل ذلك باطل ، والاسلام هو الرحمة العامة العالمة

# أحكام الاسلام الحربية

سواء أكانت الحرب أساس العسلاقة بين المسلمين وغيرهم

أم كانت تدبيراً استثنائياً لايلجأ اليه إلا لضرورة دفع العدوان وقطع الفتنة ، فإن الاحكام التي أوجب الاسلام مراعاتها لتخفيف ويلات القنال من خيرما عرف من قوانين الرحمــة **بالانسان . وهذه الاحكام و ان كانت تتفق مع أحكام القانون** الدولى فى كثير من المواضع إلا أنها نخالفها من جهة أنهـا أحكام دينية شرعها الدين ويقوم بتنفيذها ايمان المسلمين وقوة يقينهم مثل سائر الاحكام الدينية . وأما أحكام القانون الدولي فأنها ليس لها قوة تنفيذية تكفل امضاءها حتى أن بعض البــاحثين برى في قسمية الاحكام الدولية قانوناً ضرباً من التسامح لان القانون لايكسب هذا الوصف إلا اذا كان من ورائه قوة لحمايته وتنفيذ أحكامه . ولا توجد قوة ما لاخضاع الدول لاحكام القانون الدولي غالاحكام الاسلامية الحربية مع أنها ترمي الى العمل والرحمة لها من ايمان المسلم قوة تنفيذية تكفل المضاءها

والاصل في إهذا الباب ما رواه الجاعة إلا البخاري من حديث سلمان من مريدة عن أبيه قال: « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا أمر أميراً على جيش أوسرية أوصاه في خاصته بتقوى الله تعالى و عن معه من المسلمين خيرا ثم قال:

أغزو ا باسم الله في سبيل الله ، قاتلو ا من كفر بالله . أغزو ا ولا تغلُّوا ولا تغدروا ولا تمثلوا ، ولا تقتلوا وليدا . واذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم الى احدى خصال ثلاث فأينهن ماأجابوك المها فاقبل منهم وكف عنهم : أدعهم الى الاسلام فان أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم ، ثم ادعهم الى التحول من دارهم الى دار المهاجرين و أعلمهم ان فعلوا ذلك ان لهم ماللمهاجرين وان عليهم ماعلى المهاجرين فان أبوا أن يتحولوا منها فأخبرهم أنهم يكونون كاعر اب المسلمين يجرى عليهم حكم الله الذي يجري على المؤمنين ، ولا يكون لهم في الغيء والغنيمة نصيب إلاأن يجاهدوا مع المسلمين فان أبوا فاسألهم الجزية فان أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم فان أبوا فاستعن بالله وقاتلهم واذا حاصرت أهل حصن فأر ادوك أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه فلا تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه و لكن اجعل لهم ذمتك و ذمة أصحابك فانكم ان تخفروا ذمتكم وذمة أصحابكم خيرمن أن تخفروا ذمة الله وذمة نَهِيه . واذا حاصرتَ اهل حصن فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله فلا تنزلهم فاتك لاتدري اصبت حكم الله فيهمآم لا، ثم اقضوا فيهم بعد ماشكم ه

وعلى هذا الاساس شرعت الاحكام الحربية في الاسلام كما يأتى :

(۱) قرر القانون الدولي ان الدولة التي تضطر الي اعلان الحرب على دولة اخرى بجب عليها قبل البدء ان تعلن الدولة الاخرى بميعاد الحرب و تعلن رعاياها و تخطر الدول الاخرى لتلزم حيادها، والغرض من هذا الاعلان توقي الغدر والاخذ على غرة

وجا في الشرع الاسلامي انه بجب على المسلمين قبل البد و بقتال الكافرين ان يدعوا من لم تبلغه الدعوة منهم ، و يندب ان يجددو ا دعوة من بلغته . فقد قال أبو يوسف : « لم يقاتل رسول الله على قط فيا بلغنا حتى يدعوهم الى الله و رسوله ، وقال صاحب الاحكام السلطانية « ومن لم تبلغهم دعوة الاسلام يحرم علينا الاقدام على قتالهم غرة و بياتاً بالقتل والتحريق ، ويحرم أن نبدأهم بالقتال قبل اظهار دعوة الاسلام لهم واعلامهم من معجزات النبوة ومن ساطع الحجة بما يقودهم الى الاجابة . فأن بدأ بقتالهم الى لاسلام و اندارهم بالحجة و قتلهم غرة و بياتاً فوسهم عرة و بياتاً فوسهم ،

وفي هذا من اعلان الحرب والاندار به قبل ابتدائه وتوقي الغدر و الحيانة ما يحبب في الاسلام حتى أن الامام اذا عقد صلحاً مع الاعداء لمصلحة رآها فقد أجازوا له نقض الصلح اذا تبدلت الحال وصارت المصلحة في استئناف القتال، لكن حرموا عليه استئناف القتال في هذه الحال الا اذا مضى زمان يتمكن فيه ملك الاعداء من انفاذ خبر النقض الى أطراف مملكته توقياً عن الغدر وحذراً من الأخذ على غرة

(٧) قرر القانون الدولي أن الرعايا غير المنتظمين في الجيش الايعدون أعداء ولا يجوز الحاق الأذى بهم ، وان وصف المحاربين خاص بكل جند أو جيش بحارب ، ونصت الشريعة الاسلامية على أنه لا يجوز إقتل النساء والصبيان والقسس في كنائسهم و الرهبان في صو امعهم و الشيوخ الكبار إو الزمني و المرضى و من اعتزل القتال أو حالت عاهته دون أن يكون من المقاتلة الا اذا اشترك واحد من هؤلاء في الحرب بقول أو فعل أو رأى

(٣) أوجب القانون الدولي العناية بالمرضى والجرحى، وقرَّر حياد المستشفيات، وصيانة الاطباء والمرضين، ولجنود النقالة ونهت الشريعة الاسلامية عن قتل الوصفاء، والعسغاء. والوصفاء هم المملوكون والعسفاء هم المستخدمون ويدخل في هؤلاء الممرضون والنقالة وكل من يستخدمون لاسعاف الجرحى والمرضى والقيام بحاجاتهم وتخفيف آلامهم

(٤) حرم القانون الدولى الاجهاز على الجرحى وتعذيب العدو والفتك به غيلة واستعال القنابل والقذائف والاسلحة التي تزيد في التعذيب وحرم تسميم الآبار والانهار والأطعمة

وقد نهى رسول الله عَلَيْظُهُ عَن الغدر وعن المثلة وقال لا تعذبوا عباد الله . وجاء في الشريعة الاسلامية النهي عن قتل الأعزل وعن الاحراق بالنار لميت أو حي وعن افساد الثمار والزروع واحراق الدور والأمتعة وعن كل اتلاف وافساد تكون منه مندوحة

(ه) جوَّز القانون الدولى التضييق على المحصورين وتعجبزهم حتى يضطروا الى التسليم

وجوزت الشريعة الاسلامية في حصار العدو فصب العرادات والمنجنيةات ، وعمل كل ما يستضيقهم للظفر بهم ، على أن لا يقطع تخيلهم ، ولا تسمم مياههم . ومن هذا يتبين ان الاسلام في بدء القتال قرر من الاحكام ما يقضي به توقي الغدر والأخذ غرة . وفي أثناء القتال قرر من الأحكام ما يستوجب

تعفيف و يلات الحرب: من تجنب المثلة والتعديب واتلاف ما لا تدعو الحاجة الى اتلافه ، حتى ان أعداء المسلمين اذا مثلوا بهم فلا فضل عدم مجاراتهم في هذا التمثيل. يدل على هذا ما روي من أنه لما مثل المشركون في غزوة أحد بحمزة بن عبد المطلب وغيره من الشهداء قال الرسول على للمثن بضعنى ما مثلوا بنا ، فأنول الله عليه قوله سبحانه : « وان عاقبتم فعاقبوا عبل ما عوقبتم به ولئن صبرتم لهو خير للصابرين ، واصبر وما صبرك الا بالله » فقال الرسول متلكي بل نصبر . وقال عران بن حصين ما خطبنا رسول الله عليه خطبة الا أمر نا بالصدقة ومهانا عن المثلة

وأساس هذه الأحكام ان الاسلام ما قصد من تشريع القتال ازهاق الأرواح وتعذيب عباد الله وانما أراد دفع الشر وحماية المسلمين ودعوتهم من العدوان، فهو وسيلة لا يلجأ البها الا فضرورة ولا يتجاوز فها أدنى حدودها والله سبحانه لما بعث رسوله وأمره بدعوة الجلق الى دينه لم يأذن له في قتل ولا قتال حتى بدأ المدعوون بظلم المنافقين واخراجهم من ديارهم وأموالهم بغير حق فأذن الله على نصرهم لقدير، هاذن الذين يقاتلون بأنهم ظلموا وإن الله على نصرهم لقدير،

## أحكام الاسلام السلمية

مما قدمناه من أحكام الاسلام الحربية تبين أن الاسلام شرع من الاحكام في حال القتال ما يكفل تجنب الغدر والا غتيال والتعذيب والمثلة و الاتلاف، وما يدل على أنه انما أراد هداية الناس وحسم شرهم لا إبادتهم وسحقهم. ونحن نبين ما شرعه الاسلام من الاحكام تدبيراً لعلاقة المسلمين بغيرهم في حال السلم، ومنها يتبين أن الاسلام أسس هذه العلاقة على قواعد العدل و احترام حقوق الافراد و كفالة الحرية لم وتبادل المعاملات معهم

والأصل في هذا قوله تعالى ﴿ إينهاكم الله عن الذين لم يقد اتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبرّوهم وتقسطوا النهم ان الله محبب المقسطين. انما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على اخراجكم أن تولوهم ومن يتولهم فأولئك هم الظالمون » وقوله تعليم أو كلفه فوق طاقته أو انتقصه أو أخذ منه شيئاً بنير طيب نفسه فأنا حجيجه يوم القيامة »

والاحكام التي قررها الاسلام في هذا الباب يعامل بها غير المسلمين الذين لم يقاتلوا المسلمين في الدين ولم يعتدوا عليهم أي عدو ان سواء كانوا مقيمين مع المسلمين في دار الاسلام أم في دارهم وهذا على الرأي الراجح من أن الاصل في علاقة المسلمين بغيرهم السلم وان الامان ثابت بينهم لانه أساس العلاقة ولم يطرأ ما ينقضه لا لأنه مكتسب ببذل أوعقد ذمة

وأما على الرأي الآخر فانما يعامل بهذه الاحكام من اكتسبوا حق الامان بتأمين امام المسلمين و دخو لهم في ذمهم قرر الاسلام المساواة بين الذميين والمسلمين فلهم ما للمسلمين وعلمهم ما علمهم ، و كفل لهم حريتهم فأمم المسلمين أن يتركوهم وما يدينون ولا يتعرضوا لهم فيا يعتقدون

وعلى أساس هذه المساواة لهم أن يتعاملوا مع المسلمين جميع المعاملات المباحة

قال صاحب البدائع و ويسكنون في أمصار المسلمين يبيعون ويشترون لأن عقد الذمة شرع ليكون وسيلة الى اسلامهم . ويمكنهم من المقام في أمصار المسلمين أبلغ في هذا المقصود ، وفيه أيضاً منفعة المسلمين بالبيع والشراء »

وما يحرم على المسلم النعامل به ولا يحرم على الذمي مثل الحمر اولخنز ير قانه يباح للذميين الانجار بها حيث شاءوا . ولكن ليس لهم أن يجاهروا بالانجار بها في أمصار المسلمين لأن المصر الاسلامي اتما يجهر فيسه عا لا يأباه شعار الاسلام

وعلى أساس هذه المساواة لم يفرق الأسلام على أرجح الأقوال

بين المسلم والذمي في العقوبات ففي القصاص ﴿ النفس بالنفس والعين بالمان والأنف والأذن بالأذن والسن بالسن بالسن بالمورح قصاص ﴾ والجروح قصاص ﴾

وفي أحكام الديات والضمان والتعازير بجري على الذميين ما بجري على المسلمين

وفي الأحوال الشخصية أبيح لهم كل زواج يتغق ودينهم ولو خالف شرائط الزواج عند المسلمين . واعتبر كل طلاق صدر أحدم ولو لم يتفق وأحكام الطلاق عند المسلمين . ولا يتعرض لهم في شيء من ذلك الا اذا ترافعوا الى المسلمين وطلبوا اجراء حكم الاسلام بينهم . وكا حرم الزواج بالمحصنات من المؤمنات حرم الزواج بالمحصنات من الكتابيات كا قال تمالى في عد المحرمات و والمحصنات من النساء ، هكذا باطلاق من في عد المحرمات و المحصنات من النساء ، هكذا باطلاق من فدفها لهذا التوهم ان المحرمات من النساء ، احتراماً لحق الزوج فدفها لهذا التوهم قال مبحانه من النساء ، احتراماً لحق الزوج من غير المسلمين

· وفي الميراث سوّى في الحرمان بين الذمي والمسلم ، فلا يرث الذمي قريبه المسلم ولا يرث المسلم قريبه الذمي

وفي المعاملة وحسن العشرة شرّع الاسلام من الاحكام ما شرح له صدور مخالفيه وحببه البهم، وكفي ان الله سبحانه نفي النهي عن ر هم والاقساط الهم وأباح المسلمين طعامهم ، وأحل لهم ذبائحهم ، وأباخ مصاهرتهم والتزوج منهم كا قال تعالى « وطعام الدين أوتو ا الكتاب حل لكم وطعامكم حل لهم والمحصنات من المؤمنات والمحصنات من المؤمنات والمحصنات من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم »

وللزوجة غير المسلمة من الحقوق على زوجها ما للزوجة المسلمة . و نهى الله عن مجاداتهم الا بالتي هي أحسن. و نص علماء المسلمين على ان للمسلم أن يضيفهم ويذهب الى ضيافتهم ويتبادل معهم النهادي والنصافح

وفي العبادات والاعتقادات أطلقت لهم الحرية ومنع التعرض لهم فيا يعبدون وما يعتقدون، فلهم اقامة شعائر دينهم في كنائسهم وبيعهم، ولهم في القرى اعادة ما نهدم من الكنائس والبيع وانشاء ما يريدون احداثه منها. وأما في الامصار الاسلامية فلهم اعادة المهدوم فحسب، ولهم دق النواقيس في جوف كنائسهم، ولهم أن يفعلوا كل ما لا يثير العداء ولا يعارض شعار الاسلام

وفي ظل هذه الأحكام السمحة والعدالة والمساواة عاش غير المسلمين معهم في بلاد الاسلام طوال السنين لا يشكون ضيا ولا يبخسون حقا ومن نظر الى العهود التي كان يقطعها المسلمون على أنفسهم المنبر المسلمين أيام قوة الاسلام وسطوة أهليه تتجلى له الروح السمحة التي عامل بها الاسلام غير المسلمين لأنه لا يعقل أن تكون تلك العهود ثما يأباها الدين ثم يلتزمها الخلفاء الراشدون وقواد المسلمين عحضر من كبار الصحابة وأولى العلم بالدين الحلولا انهم مؤمنون بسماحة الاسلام و تقبله لهذه المعاملات ما أقروا تلك الشروط. ولولا أن هذه السماحة من طبيعة الاسلام ما كان تتغق روح العهود التي تلتزم لغير المسلمين من مختلف القواد في مختلف البادان

وهذا عهد خالد بن الوليد لأهل الحيرة في عهد أبي بكر الصديق وعهد أبي عبيدة بن الجراح لأهل الشام في عهد عمر بن الخطاب قد كان لهما أثرها في أنحاء الامبراطورية الفارسية والامبراطورية الرومانية لما تضمنه كل منها من الوفاء وحسن المعاملة حتى وجد غير المسلمين من المسلمين مالم يروه ممن كانوا يدينون بدينهم

روى الامام أبو بوسف في كتاب الخراج ان خالد بن الوليد صالح أهل الحيرة على أن لابهدم لهم بيعة ولا كنيسة ولا قصرا من قصورهم التى كانوا يتحصنون فيها اذا نزل بهم عدو لهم ولا يمنعون من ضرب النواقيس ولا من اخراج الصلبان في يوم عيدهم

وعلى أن لايشتماوا على نغبة وعلى أن يضبّغوا من مرجم من. المسلمين، ايحل لهمنطعامهم وشراجم وكتب بينهم هذا الكتاب:

### بنمالنياليحالخون

هذا كتاب،ن خالد ىن الوليد لأهل الحيرة

ان خليفة رسول الله علي أبا بكر الصديق رضى الله عنه أمري أن أسير بعد منصرفي من أهل البمامة الى أهل العراق من العرب والعجم بأن أدعوهم الى الله جل ثنــاؤه والى رسوله عليه السلام، و ابشرهم بالجنة و أنذرهم من النار . فان أجابو ا فلهم ما للمسلمين وعليهم ماعلى المسلمين . وانى انتهيت الى الحيرة فخرج الى اياس بن قبيصة الطـاني في اناس من أهل الحيرة: من رؤسائهم وابي دعوتهم الى الله والى رسوله فأبوا أن يجيبوا فعرضت علمهم الجزية أوالحرب فقالوا لاحاجة لنابحربك ولكن صالحنا على ماصالحت عليــه غير نا من أهل الـكتاب في اعطاء الجزية . و ابي نظرت في عديهم فوجــدت عديهم سبعة آلاف رجل. تم ميزنهم فوجـدت من كانت به زمانة ألف رجل فأخرجتهم من العدة فصار من وقعت عليه الجزية ستة آلاف. فصالحوتي على ستين الفآ

وشرطت عليهم ان عليهم عهد الله وميثاقه الذي أخذ عن أدل التوراة و الانجيل أن لايخـالفو ا ولا يعينوا كافراً على مسلم من العرب ولا من العجم ولا يدلوهم على عورات المسلمين .
عليهم بذلك عهد الله وميثاقه الذي أخذه أشد ما أخذه على نبي من عهد أو ميثاق أو ذمة . فان هم خالفوا فلا ذمة لهم ولا أمان . وان هم حفظوا ذلك ورعوه وأدوه الى المسلمين فلهم ما للمعاهد وعلينا المنع لهم . فان فتح الله علمينا فهم على ذمهم لهم بذلك عهد الله وميثاقه أشد ما أخذ على نبي من عهد أو ميثاق ، وعليهم مثل ذلك لايخالفوا . فان غلبوا فهم في سعة يسعهم ماوسع أهل الذمة ولا يحل فها أوروا به أن يخالفوا

وجعلت لهم أيما شيخ ضعف عن العمل أو أصابته آفة من الآفات أو كان غنياً فافتقر وصار أهل دينه يتصدقون عليه طرحت جزيته وعيل من بيت مال المسلمين وعياله ما أقام بدار الهجرة ودار الاسلام ، فان خرجوا الى غير دار الهجرة ودار الاسلام فليس على المسلمين النفقة على عيالهم. وأيما عبد من عبيدهم أسلم اقيم في أسواق المسلمين فبيع بأعلى مايقدر علمهم في غير الوكس ولا تعجيل ودفع نمنه الى صاحبه ولهم كل مالبسوا من الزى الازى الحرب من غير أن يتشهوا بالمسلمين في لباسهم وأيما رجل منهم وجد عليه شيء من زى الحرب سئل عن لبسه فأيما وشرطت عليه ميء من زى الحرب سئل عن لبسه في فان جاء منه عخرج والا عوقب بقدر ماعليه من زى الحرب وشرطت عليهم جباية ماصالحتهم عليه حتى يؤدوه الى بيت

مال المسلمين . عمالهم منهم . فان طلبوا عونا من المسلمين أعينوا به . ومؤنة العون من بيت مال المسلمين »

و روى الامام أبو يوسف قال: حدثني بعض أهل العلم عن مكحول الشامي ان أبا عبيدة بن الجراح صالحهم بالشام و اشترط عليهم حين دخلها على أن تترك كنائسهم وبيعهم على أنلامحدثوا بناء بيعة ولاكنيسة . وعلى ان عليهم ارشاد الضال، وبناء القناطر على الانهار من أموالهم ۽ وأن يضيّغوا من مربهم من المسلمين ثلاثة أيام . وعلى أن لايشتمو مسلما ولا يضربوه ، ولا يرفعوا في نادى أهل الاسلام صليباً ، ولا يخرجوا خنزيراً من منازلهم الى أفنية المسلمين . وان يوقدوا النار للغزاة في سبيل الله ولا يداوا للمسلمين على عورة ، ولا يضربوا نواقيسهم قبــل أذان المسلمين ولا في أوقات أذانهم ولا يخرجوا الرايات في أيام عيدهم ولا يلبسوا السلاح يوم عيدهم ولا يتخذوه في بيوتهم · فأن فعلوا من ذلك شــيتًا عوقبوا وآخذ منهم . فكان الصلح على هذا الشرط. فقالوا لابي عبيدة اجعل لســا يوما في السنة تمخرج فيه صلباننا بلارايات وهويوم عيدنا الاكبر ففعل ذلك للم وأجابهم اليه فلما رأى أهل الذمة وفاء المسلمين لهم وحسن سير ة فيهم صاروا أشداء على عدو المسلمين وعونا للمسلمين على

أعدائهم فبعث أهل كل مدينة ممن جرى الصلح بينهم و بين المسلمين رجالا من قبلهم يتجسسون الاخبار عن الروم وعن ملكهم وما يريدون أن يصنعوا فأنى أهل كل مدينة رسلهم بخبرونهم بأن الروم قد جعوا جعالم يرمثله

ولما تتابعت الاخبارعلى آبي عبيدة اشتد ذلك عليــه وعلى المسلمين فكتب أبو عبيدة الى كل وال ممن خلفه في المدن التي صالح أهلها يأمرهم أن ردوا علمهم ماجبي منهم من الجزية والخراج وكتب اليهم أن يقولوا لهم: أعار ددنا عليكم أموالكم لانه قد بلغنا ماجمع لنسامن الجموعوانكم قداشترطتم عليناأن تمنعكم و انا لانقدر على ذلك . وقد رددنا عليكم ما أخذنا منكم ، وتحن لَـكُم على الشرط وما كتبنا بيننا وبينكم ان نصرنا الله عليهم . قلما قالوا ذلك لهم وردوا علمهم الاموال التي جبوها منهم قالوا ودكم الله علينا ونصركم عليهم فلوكانواهم لم يردوا علينا شيئا و أخذوا كل شيء بقي لنا حتى لايدعو ا لنا شيئًا . وكان ان غلبت الروم و نصر الله المسلمين و كتب أبو عبيدة الى عمر بن الخطاب بما أفاء الله على المسلمين و ما أعطى أهل الذمة من الصلح فكتب اليه عمر رضى الله عنه كتابا مما جاء فيه قوله ﴿ وَامْنُمُ السَّلَّمِينَ مِنْ · ظلمهم و الاضرار بهم و أكل أموالهم الابحقها . ووف لهم بشرطهم الذي شرطت لهم في جميع ما أعطيتهم »

ومما تقدم من الاحكام السلمية التيشرعها الاسلام لمعاملة غير المسلمين ، ومن نصوص العهود التي التزمها القواد في صلحهم يتبين ان الاسلام لايأبي مسالمة من لايدينون به مادامو ا عير عادين . وانه لامانع بمنع أية دولة اسلامية من أن تتبادل مع دولة غير اسلامية علاقات تجارية وسفراء لنظر المصالح ومعاهدات لضمان حقوق أفراد كل من الدولتين و اجراء العدل بينهم كا انه لايأبي حسن معاشرة المسلمين لغير المسلمين والمساواة بينهم في الحقوق والحريات وتبادل الحاجات والبر والاقساط. ويؤخذ من قول خالد بن الوليد في عهده ﴿ ولهم كل مالبسوا من الزي الا زي الحرب من غير أن يتشهوا بالمسلمين في لباسهم » ومن قول أبي . عبيدة في عهده و ولا يلبسوا السلاح يوم عيدهم ، أن السلمين لم يحرموا على غير المسلمين أي لباس الازي الحرب لانه يثير الشحناء ولا يتفق والمسالمة . ولم يحرموا عليهم التشبه بالمسلمين في زيهم ازدراء لهم لانهم قد يلبسون ماهو أغلى وأقوم وانما أراد المسلمون أن تكون لكل طائفة قومية مميزة بمميزاتها من دين ولغة ولباس وسائر المميزات ولهذا يوجد في السنة كثير من الاحاديث ترمي الى الاحتفاظ بالقومية وعدم فناء الامة في غيرها ، مثل خالفوا سنة المجوس ، ومثل النهى عن التشبه بغير المسلمين

#### 0

## السياسة الشرعية المالية

السياسة المالية للدولة هي تدبير مواردها ومصارفها بما يكفل سد النفقات التي تقتضيها المصالح العامة من غير ارهاق للافراد ولا أضاعة لمصالحهم الخاصة

وهي أنما تكون عادلة اذا تحقق فيها أمران :

الأول — أن يراعى في الحصول على الايراد العدل والمساواة بحيث لا يطالب فرد بغير مايفرضه الفانون ولا يفرض على فرد أكثر مما تحتمله طاقته وتستدعيه الضرورة

الثاني – أن يراعى في تقسيم الايراد جميع مصالح الدولة على قدر أهميتها بحيث لا تراعى مصلحة دون أخرى ولا يكون نصيب الأهم

والموارد الاسلامية التي رتبت لسد نفقات المصالح العامة هي ما يأتي ١ — الزكاة في الاموال ، وعروض التجارة ، والسوائم ، والزروع والثمار

٧ - ضريبة الارض الزراعية من الخراج والعشرو نصف العشر

س خريبة الأشخاص التى تؤخذ من أهل الكتاب وهي الجزية

٤ -- العشور: وهي الرسوم التي تؤخذ على الواردات الى
 البلاد الاسلامية والصادرات منها

من الغنائم. و نخس ما يعثر عليه من الركاز والمعادن
 ب تركة من لا وارث له أصلا أو لا وارث له غير أحد الزوجين ، ومال اللقطة ، وكل مال لم يعرف له مالك ، وكل مال صولح عليه المسلمون

هذه أبواب الابراد المالي الدولة الاسلامية و بعضها ثابت أصله في الكتاب والسنة ، و بعضها ثبت باجهاد الصحابة في صدر الاسلام . ولكل باب منها أحكام تفصيلية مبسوطة في مواضعها . وسنقتصر في كل باب على الكلم الجامعة التي تتبين منها أسس الموارد الاسلامية والشرائط التي أحيطت بها ، ثم نبحث في المصارف التي قسمت بينها هذه الأموال لتتضح من جملة هذا السيامة الشرعية المالية

### أسس المواود الاسلامية

للباحثين في أساس فوض الضرائب رأيان: ظالفائلون بنظرية العقد الاجماعي يرون أن أساس فرض الضرائب تراضي الأفراد على أن يؤدي كل واحد منهم للحكومة جزءاً من ماله في مقابل قيامها بحاية الأجزاء الباقية وتمتعه عاله وحقوقه في ظل هذه الحماية كما نراضي الأفراد على أن يخرج كل واحد منهم عن عزلته ويعقد مع بني جنسه عقداً اجماعياً يتنازل به عن مطلق حريته في مقابل كفائلهم لأمنه وسلامته . فالضريبة في رأي هؤلاء معاوضة أساسها التراضي

وغير القائلين بنظرية العقد الاجهاعي رون أن أساس فرض الضر ائب ما الحكومة عقتضى وظيفها من الولاية العامة التي مخولها الزام الأفراد بدفع جزء من مالهم لتقوم بمصالحهم من توطيد الامن و تأمين البلاد من العدو ان علمها واصلاح طرق مواصلاها وري أرضها وكل ما تقتضيه مم افق الحياة فيها . فالضريبة في رأي مؤلاء فرض الزامي تفرضه الحكومة على الافراد بما لها من السلطان الذي كسبته بالنزامها تدبير المصالح العامة

ولا خلاف بين أصحاب هذين الرأيين في أن الا فراد ملزمون بالضر ائب وأنما الخلف في منشأ الالزام. فعلى الرأي الأول منشأ الالزام النزام الافراد أنفسهم بأدائها في نظير قيام الحكومة بمصالحهم وحماية أموالم . وعلى الرأي الثاني منشأ الالزام ماللحكومة من السلطان باعتبارها مسؤولة عن تأمين الافراد وتدبير مصالحهم وليس لهذا الخلف أثر عملى

أما أساس الموارد الاسلامية فالذي يؤخذ مما ورد في شأنها أن. هذه المدادد واحدات ألزم مها الافراد في مقابل تمتعهم بالحقوق فازكاة وسائر أنواع الصدقات أوجبت على ذوي الأموال في مقابل تمتعهم بحقين: أحدهما أمانهم على أنفسهم وأموالهم من أضفان المعوزين واطاعهم ، لان المحاويج اذا لم يكن لهم من مال ذوي المال نصيب كانوا خطرا عليهم وعلى أموالهم . وثانها تمتعهم باستغلال مرافق الدولة في سبيل تزكية هذه الاموال وتنميتها والمحافظة عليها . والى هذا الاشارة بقول الله سبحانه « خذ من أموالهم صدقة قطهر م وتزكيهم بها » وقوله عزشأنه في وصف المتقين « وفي أموالهم حق السائل و المحروم » وقوله في ز كاة الزروع « وآتوا حقه يوم حصاده » .

والجزية أوجبت على غير المسلمين كا أوجبت الزكاة على المسلمين في مقابل تمتعهم بحقوقهم ، وأمانهم على أنفسهم وأموالهم لان أهل الكتاب ينتفعون بمر افق الدولة العامة كا ينتفع المسلمون وهم لا تجب عليهم الزكاة وأنواع الصدقات الواجبة على المسلمين لانهم غير مخاطبين بفروع الشريعة فأوجبت عليهم الجزية بدلا من الزكاة التي أوجبت على المسلمين، ولهذا اذا سلم واحد منهم سقطت عنه الجزية وأوجب عليه أداء الزكاة في ماله ان كان ذا مال فهي كسار الموارد الاسلامية واجب في نظير حقوق ، يدل على ذلك أن كسار الموارد الاسلامية واجب في نظير حقوق ، يدل على ذلك أن أما عبيدة بعد ما صالح أهل الشام وجبى منهم الجزية والخراج ثم بلغه أن الروم قد جعوا له واشتد الأمم عليه وعلى المسلمين كتب بلغه أن الروم قد جعوا له واشتد الأمم عليه وعلى المسلمين كتب

الى الولاة الذين خلفهم في المدن أن يردوا الى أهلها ماجبي مهم وكتب البهم أن يقولوا لهم انما رددنا عليكم أموالكم لانه قد بلغنا ماجع لنا من الجوع وانكم قد اشترطتم علينا أن تمنعكم وانا لانقدر على ذلك وقد رددنا عليكم ماأخذنا منكم و نحن على الشرط وماكتبنا بيننا و بينكم ان نصر نا الله عليهم

والخراج ضرب على الارض التي في يد غير المسلمين مؤنة لها كا ضرب العشر ونصف العشر على الأرض التي في يد المسلمين . قال القاضي أبو يوسف في كتاب الخراج ﴿ لما قدم على عمر بن الخطاب جيش العراق من قبل سعد بن أبى و قاص شاور أصحاب محد عليه في قسمة الارضين التي آناء الله على المسلمين من أرض المراق والشام، فتكلم قوم فيها وأرادوا أن يقسم لهم حقوقهم وما فتحوا ، فقال عمر : فكيف بمن يأتي من المسلمين فيجدون الارض بعلوجها قد اقتسمت، وورثت عن الآباء وحنزت. ما هذا رأي. فقال له عبد الرحمن بن عوف: فما الرأي، ما الارض والعلوج إلا مما أمَّاء الله عليهم. فقال عمر : ما هو إلا ماتقول ولست أرى ذلك والله لايفتح بعدي بلد فيكون فيه كبير نيل بل عسى أن يكون كلا على المسلمين ، فاذا قسمت أرض العراق بعلوجها وأرض الشام بعلوجها فما يسد به الثغور ? وما يـكون للذرية والأرامل سهذا البلد وبغيره من أهل الشام والعراق؟

فأكثروا على عمر وقالوا نقف ما أفاء الله علينا بأسيافنا على قوم لم بحضروا ولم يشهدوا ولأبناه القوم ولأبناء أبنائهم ولم بحضروا ? فكان عمر لابزيد على أن يقول هذا رأى . قالو ا غاستشر . قال فاستشار المهاجرين الاولين فاختلفوا . فأما عبد الرحمن بن عوف فكان رأيه أن تقسم لهم حقوقهم . ورأي عنمان وعلي وطلحة وابن عمر رأي عمر . فأرسل الى عشرة من الانصار خمسة من الاوس وخمسة مرن الخزرج من كبرائهم وأشرافهم، فلما اجتمعوا حد الله وأثنى عليه بما هو أهلد ثم قال: إني لم أزعجكم إلا لأن تشتركوا في أمانتي و فيما حملت من أموركم غاني واحد كاحدكم وأنتم اليوم تقرون بالحق خالفني من خالفني ووافقني من وافقني ، ولست آريد أن تتبعوا هـــذا الذي هو اى ، معكم من الله كتاب ينطق بالحق، فوالله لئن كنت نطقت بأمر أريده ماأريد به إلا الحق. قالوا قل نسمع يا أمير المؤمنين. قال: قد معممكلام هؤلاء القوم الذين زعوا الى أظلمهم حقوقهم ، و الي أعوذ بالله أن أركب ظلما ، لئن كنت ظلمتهم شيئــا هولهم وأعطيته غيرهم لقد شقيت، ولمسكن رأيت انه لم يبق شي. يفتح بعد أرض كسرى، وقد غنمنا الله أموالهم وأرضهم وعلوجهم فقسمت ماغنموا من أموال بين أهله وأخرجت اكنس فوجهته على وجهه وأنا في توجيه ، وقدرأيت أرن أحبس الارضين بعلوجها وأضع علمهم فعرير

الخراج، وفي رقامهم الجزية يؤدونها فتكون فيشاً للسلمين المقاتلة والنرية ولمن يأتي بعدهم، أرأيتم هذه الثغور لابدلها من رجال يلزمونها، أرأيتم هذه المدن العظام \_ كالشام والجزيرة والكوفة والبصرة ومصر \_ لابدلها من أن تشحن بالجيوش وادرار العظاء عليهم فمن أبن يعطى هؤلاء اذا قسمت الارضون والعلوج فقالوا جيماً: الرأي رأيك فنع ماقلت وما رأيت . ان لم تشحن عذه النغور وهذه المهن بالرجال ويجرى عليهم ما يتقوون به رجع أهل الكفر الى مدنهم . فقال قد بان لي الأمر، فمن رجل له جزالة وعقل يضع الأرض مواضعها ويضع على العلوج ما يحتملون عليم على العلوج ما يحتملون المجتمعوا له على عنمان بن حنيف وقالوا تبعشه الى أهم ذلك فان المسرة وعقلا و تجربة ، فأسرع اليه عمر وولاه مساحة أرض السه اد »

وعلى هذا الأساس حبس عمر الارضين عن قسمتها بين الفائحين وتركها في يدأهلها يؤدون عنها الخراج للسلمين وفعل بالشام ما فعل بالعراق

قال القياضي أبو يوسف: والذي رأى عمر رضي الله عنه من الامتناع من قسمة الأرضين بين من افتتحها عند ما عرفه الله ما كان في كتابه من بيان ذلك توفيقاً من الله كان له فيا صنع يو فيه كانت الخيرة لجيم المسلمين. وفيا رآه من جمع خراج ذلك

وقسمته بين المسلمين عموم النفع لجماعتهم لان هذا لولم يكن موقوفا على الناس في الاعطيات والارزاق لم تشحن النفور ولم تقو الجيوش على السير في الجهاد ولما أمن رجوع أهل الكفر الى مدتهم اذا خلت من المقاتلة و المرتزقة . و الله أعلم بالخير حيث كان

والعشور التى تؤخذ في البلاد الاسلامية على عروض التجارة الواردة اليها والصادرة منها أساسها تبادل المعاملة المهائلة بينها وبين غيرها من البلدان والمساواة بين التجار وأمو الهم في المعاملة بالبلاد الاسلامية وغيرها

وما يؤخذ غنيمة بالقتال فرض فيه خسه لمصلحة عامة بينها الله سبحانه في قوله و واعلموا أعا غنمتم من شيء فان أله خسه، وللرسول، ولذي القربي، والبتسامي، والمساكين، وابن السبيل، وفي تخصيص هذا الحس لمن صمى الله رعاية للمصلحة العامة و تزكية الاربعة الاخاس للفاتحين حتى لا يحقد عليهم اليتامي والمساكين وأبناه السبيل وما يوجد من الركاز في موات أوطريق ما بل يؤخذ منه خسه لصرفه في مصارف الزكاة النمانية التي مرجعها الى المصلحة العامة و سد حاجات المعوزين. و يكون للواجد مرجعها الى المصلحة العامة و سد حاجات المعوزين. و يكون للواجد أر بعمة أخاصه

وأما أخذ كل مال لاوارث له ومال اللقطة وما لم يعرف له مالك فأساسه أن الغرم بالغنم و ان كل مال لايستحقه مالك خاص فالمصلحة العامة أحق به ، كما أن من لا يجد نفقة ولا منفقا فنفقته في بيت مال المسلمين

وجملة القول أن النصوص الواردة في شأن الموارد المالية الاسلامية ووجهة النظر التي أبانها كبار الصحابة في اجتهادهم وشور اهم يؤخذ منها أن الأساس الذي بنيت عليه هذه الموارد هو توفير ما تنطلبه المصالح العامة من النفقات و تأمين أرباب الاموال على أنفسهم و اموالهم ، وتحقيق ما تقضي به الوحدة الاجماعية من التضامن و التعاون ، وهذه أسس تتقبل رعاية كل المصالح و تتفق و قواعد العدل

## شرائط الضريبة العادلة

جباية الضرائب من الافراد فيها استيلاء على جزء من مالم وحرمان لم من التمتع به . وهذا الحرمان الما رخص فيه لأن الضرورة قضت به اذ لا عكن القيام بالمصالح العامة بدونه و بما ان الضرورات تقدر بقدرها فيجب أن لا يتجاوز بالضريبة القدر الضروري وان براعي في تقديرها وطرائق تحصيلها ما يخفف وقعها ولهذا ذكر علماء الاقتصاد انه لا بدأن يتوفر في كل ضريبة شمرائط أد همة :

الاول: العدل و المساواة بحيث تفرض الضر أثب على جميع

الأفراد بطريق واحدة تناسب مقدرتهم المالية

الثاني : الاقتصاد بحيث لايغرض الاالقدر الضروري

الثالث: النظام المبين الذي يعلم به كل فرد ما بجب عليه أداؤه وموعده وطريقة أدائه

الرابع: مراعاة مصلحة الافراد في تميين مواعيد الادا. وطرائقه وذكروا كذلك انه لا يجوز فرض الضريبة الأفي مال نام متجدد حتى تكون الضريبة من نمرة المال ولا تكون من عوامل نقض أصله حتى قال بعضهم « مايؤ خذ من الثمرة ضريبة وما يؤخذ من الاصل نهب وصلب »

ولا يجوز أن تستنفد الضريبة كل النمرة حتى لايشعر الفرد بأنه انما يعمل لغيره فيذهب نشاطه

والناظر في الضرائب الاسلامية يتبين انها مشروطة بمدة شرائط اقتصادية مراعى فيها العدل والتوفيق بين مصالح الأفراد والمصالح العامة

قناء المأل الواجبة فيه الضريبة شرط مراعى في كل الموارد الاسلامية ، ففي الزكاة لانجب الافي مال نام حال عليه الحول الذي هو مظنة انتاجه وأعاره ومظنة لأن يكون اداه الزكاة من عمرته لامن أصله . وفي الخراج لابجبي الامن أرض أمكن زرعها بل قال مالك بن أفس لابجبي الامن أرض مزروعة وإنما شرط بل قال مالك بن أفس لابجبي الامن أرض مزروعة وإنما شرط

زرعها أو امكان زرعها لتكون الضريبة من عرتهـا وتماثها. و في العشر أو نصف العشر الواجب من نفس التمرة ووجوبه الشرائط أن لايرهق ذو المال وأن تكون الضريبة من ثمرة ماله لامن أصله وأما تناسب الضريبة الواجبة مع الحال المالية لمن بجب عليه فهو مراعى في الموارد الاسلامية كذلك فغي الزكلة والعشر ونصف العشر والعشور الواجب مقدارنسبي لايفترق فيه مال عن مال و لا فرد عن فرد فما دون النصاب عفو . وما بلغ النصاب يؤخذ منه الواجب بنسبة معينة . وفي الجزية لاتؤخذ الا من الغني القادر و لا يؤخذ من أحد الامايناسب ماليته ودرجة يساره . و في الخر اج بجب أن يراعي مأتخرجه الارض وما يطيقه أهاوها: روى القــاضي أبو يوسف عن عمرو بن ميمون قال: بعث عمر رضي الله عنه حذيفة بن اليمان على ماور أه دجلة و بعث عَمَانَ ابن حنيف على مادونه ، فأتياه فسألها : كيف وضعمًا على الارض ? لملكما كلفتها أهل عملكما مالا يطبقون . فقال حذيفة لقد تركت فضلا. وقال عثمان لقد تركت الضعف ولوشئت لأخذته. قَقَالَ عَمْرَ عَنْدَ ذَلِكَ : أَمَا وَاللَّهُ لَئِنَ بَقِيتٌ لَا زَامِلَ أَهُلَ الْعُرَاقَ لادعنهم لايفتقرون الى أمير بعدى

وأما مقدار الواجب وموعد أدائه وطريقته فقـــد روعى

فها أيضا الاقتصاد والرفق بذوى الاموال من غير تفويت حق المصلحة العامة فجعل موعد أداء الواجب حين يحول الحول على المال وجعل الاداء موكولا الى رب المال في الاموال الباطنة كالتقود لان في عدها على صاحبها واستقصائها حرجا واضراراً به فوكل اليه أداؤها بوازع من دينه وسائر الاموال جعل لولاة الامور تحصيلها لصرفهافي مصارفها على أن يراعوا في هذاالتحصيل ما يقضى به الرفق والعدل. قال القاضى أبويوسف في خطابه الى أمير المؤمنين الرشيد في كتاب الحراج « وتقدم الى من وليت أن لايكون عسوفا لأهل عله . ولا محتقرالهم . ولا مستخفا بهم . ولكن يلبس لهم جلباباً من اللين يشوبه بطرف من الشدة والاستقصاء من غير أن يظلموا أو يحملوا مالا يجب علمهم »

وقد كان العدل في الضرائب الاسلامية و احاطتها بالشرائط الاقتصادية من أقوى الاسباب التي ساعدت المسلمين على فتح البلدان و ثبتت أقدامهم فيا فتحوه لأن الفرس والرومان كانوا قد أرهقوا الناس بالضرائب الفادحة وحلوهم فوق مايطيقون ولم ينصفوا مالكا ولا زارعا . وفيا دار بين أبي عبيدة وأهل الشام لما أم أن يرد عليهم ماجي منهم دليل على ماكانت تكنه صدورهم وماكانت ترهقهم به الامبر اطورية الرومانية

# الموارد المالية الاسلامية

تنقسم الموارد المالية التي يتكون منها ايراد بيت مال المسلمين الى قسمين : موارد دورية يجبى منها الايراد في مواعيد معينة من السنة ، وموارد غير دورية

فالموارد الدورية هي: الزكاة ، والخراج ، والجزية ، والعشور والموارد غير الدورية هي: خس الغنائم ، وُخس المعادن ، والموارد غير الدورية هي: خس الغنائم ، وُخس المعادن ، والركاز ، وتركة من لا وارث له ، و مال اللقطة ، و كل مال لم يعرف له مستحق معين من الأفراد

وسنبين ما شرعه الاسلام في كل مورد من هذه الموارد من الاحكام الكالية ، وماراعاه من الشرائط:

## ١ - الركاة

فرضت على المسلمين بعدة نصوص في الكتاب السكريم منها قوله تعالى «خد من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها» وقوله سبحانه « وآثوا الزكاة » وقوله عزشأنه « فان تابوا وأقامو ا الصلاة وآثوا الزكاة فاخوانكم في الدين » ووردت في السنة عدة أحاديث قررت فرضيتها ، وفسرت المجمل من آياتها، وأبانت حكمتها والسر في تشريعها. فني حديث قواعد الاسلام عد إبتاء الزكاء من الدعائم الحس التي بني عليها الاسلام. وفي حديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: أنى رجل من تميم رسول الله يهافي فقال بارسول الله: اني ذو مال كثير وذو أهل ومال وحاضرة فاخبر في كيف أصنع وكيف أنفق فقال رسول الله عليه فقال وسول الله عليه في فناها طهرة تعاهرك فقال رسول الله عليه في فترج الزكاة من مالك فانها طهرة تعاهرك وقصل أقرباءك ، وتعرف حق المسكين ، والجار والسائل وفي كثير من أحاديث الرسول الله وكتبه الى ولاة الصدقات بيان وفي كثير من أحاديث الرسول المؤلقة وكتبه الى ولاة الصدقات بيان ومن أشهر ما ورد في هذا كتابه تعلق الى عمرو بن حزم

ومن المقرر في الاسلام أنه ليس في مال المسلم حق مفروض. موى الزكاة . والاموال التي تفرض فيها الزكاة أربعة : النقود من الذهب والفضة ، وما في حكمها من عروض التجارة ، والسوائم من الابل والبقر والغنم ، وما تخرج الارض العشرية من زروع ، وما تشمر الاشجار والكروم من ثمار

ولا تفرض الزكاة في مال من هذه الاموال الا اذا بلغ مقداره. النصاب المعين الذي اعتبره الشارع مناطآً للغنى واليسار واعتبر ما دونه قليلا لا تؤخذ منه زكاة

وتصاب النقود من الذهب عشرون دينارا ، ومن الفضة

مائتا درهم. و بهذا يقدر النصاب في قبم العروض التجارية ، ونصاب السوائم من الابل خس ومن البقر ثلاثون ومن الغنم أر بعون و نصاب الزرع والثمار خمسة أوسق

وقد شرط لاستحقاق الزكاة من كل نصاب من هذه الاموال عدة شرائط كلها ترجع الى توفير نمائه حتى تكون الزكاة من ثمرته وليست من عوامل نقص أصله

فشرط في المال المزكى الذي بلغ مقداره نصابا أن يكون المياء وليس الشرط نموه فعلا وانما الشرط كونه قابلا للماء ومعداً له سواء أكان معدا له بأصل خلقه كالنقود أم معدا له بأعداد مالكه كعروض التجارة

وشرط أن يحول عليه الحول لانه لا بد لها، المال من مدة تكون مظنة له،، و أقل مدة لهذا عادة هي الحول، ولذا جاء في الحديث « لا زكاة في مال حتى يحول عليه الحول »

وشرط أن يكون فاضلاعن حاجة المالك الاصلية لان المال المعد للحاجة الاصلية لا يتحقق به يسار ولا يكون له عاء وفى الاخذ منه مخبئة لنفس صاحبه، وفى الحديث « وأدوا زكاة أموالكم طيبة بها أنفسكم»

وشرط فى الماشية أن تكون سائمة ترعى الكلاً في أكثر السنة لا بها بالسوم تقل مؤنها ويتوفر درها و نسلها فيكون أداء الزكاة من تماثها ولا كذلك ان كانت عاملة أو معلوفة وشرط في الزروع أن تبلغ حد قوتها واشتدادها وفي الثمار أن يبدو صلاحها و يستطاب أكلها

والمقدار المفروض اداؤه زكاة لهذه الاموال منه مقرر ومنه نسبي فالمقرر هو زكاة السوائم فني خمس من الابل شاة الى تسع فاذا بلغت عشراً ففيها شانان الى أربع عشرة ، فاذا بلغت خمس عشرة ففها ثلاث شياه ، الى آخر النرتيب المنصوص عليه

وفي ثلاثين من البقر تبيع أنم ستة أشهر ، فاذا بلغت أربعين ففيها مسنة أنهت سنة ، الى آخر المنصوص عليه

وفي أربعين شاة شاة الى مائة وعشرين، فاذا بلغت مائة واحدى وعشرين ففيها شاتان الى مائتين ، فاذا زادت عن مائتين ففيها ثلاث شياه ، الى آخر المنصوص عليه

والنسبي هو زكاة سائر الاموال المستحق فيها الزكاة فني النصاب من أوسق النصاب من أوسق النصاب من أوسق الزروع والنمار نصف العشر اذا احتمل المالك مؤونة سقيها بان سقيت بالآلات والعشر اذا لم يحتمل المالك مؤونة سقيها بان سقيت سيحا أو بالامطار

ومن هذا يتبين أن الشارع راعى في الزكاة وشرائط استحاقها ومقدار المستحق ما يتفق وقواعد الاقتصاد وما يوفق

### بين مصلحة المالك والمصالح العامة بين مصلحة المالك والمصالح العامة · ٢-الخراج

الارض الزراعية من حيث الضريبة الواجبة فيها توعان الرض بجب فيها عشر ما يخرج منها أو نصف عشره وتسمى الارض العشرية وأرض يجب فيها مقدار يعين عليها باعتبار مساحتها أو الخارج منها يسمى الخراج وتسمى الارض الخواجية ومرجع هذا التقسيم الى صفة اليد الموضوعة على الارض ابتداء وقت فرض ضريبتها وفان كانت يداً اسلامية كانت الارض عشرية وان كانت غير اسلامية كانت الارض خراجية . فكل أرض استأنف المسلم احياءها من أرض الموات وأو أسلم أهلها عليها طوعا وكانوا أحق بها و غنمها المسلمون وقسموها بين الفاتحين فهي أرض عشرية يجيى منها عشر الخارج أو نصفه على مافصلناه في الزكاة

وكل أرض ظهر عليها المسلمون عنوة وتركوها فى يد أهلبها، أو صولح أهلها علمها بخراج يؤدى عنها فهي أرض خراجية بجيمنها ما يعين عليها

رَّ وكل من الخراج والعشر ونصف العشر هو ضريبة الارض الزراعية . ولـكن منشأ هذا التفصيل ان الارض الزراعية اذا كانت اليد التي عليها في مبدأ فرض ضريبتها يد مسلم يكون

خواليد مخاطبا بقوله تعالى « وآتو احقه يوم حصاده » . وهذا الحق المجمل بينته السنة في حديث « ماسقته السماء ففيه العشر وما ستى بغرب أو دالية ففيه فصف العشر »

فيكون المفروض عليه في أرضه الزراعية مقدارا نسبيا معينا بالنصوص ولا يتدخل في تقديره أحد و يكون من أنواع الزكاة ومصرفه مصارفها. أما اذا كانت اليد التي على الارض في مبدآ فرض ضريبتها يد غير مسلم فلا يخاطب ذو اليد عليها بالآية الـكريمة لان غير المسلمين لأ بخاطبون بفروع الشريعة فلا يفرض علمها ما قضت به النصوص . ولا يسوغ تركها بدون فرض ضريبة علمالانه لابد للارض من مؤونة يكون بما بقاؤها واستثارها وصلاحها ولهذا جعل للامام أن يفرض عليها خراجا حسياً يقدره فالخراج من الارض الخراجية هو في مقابلة العشر من الارض العشرية غيرانه للفارق الذي بيناه عد العشر أو نصفه مرن الزكاة وصرف في مصارفها وعد الخراج من الغيء وصرف في مصارفه ، ولهذا لا يوضع الخراج ابتداء على أرض في يد مسلم ولا يوضع العشر أو نصفه ابتداء على أرض في يدغير مسلم . آما بعد حال الابتداء فقد تنتقل الارض الخراجية الى يد المسلم و تبقى خراجية ، و تنتقل العشرية الى يد غير المسلم وتبقى عشرية وقد يضرب الخراج قدرا معينا على كل مساحة من الارض

كأن يضرب على كل فدان قدر معين وهذا يسمى خراج وظيفة وقد يضرب حصة شائعة فيا يخرج من الارض وهذا يسمى خراج مقاسمة ، ولا حدَّ لاقل ما يضرب ولالا كثره

وأول امام اجتهد في فرض الخراج عمر بن الخطاب رضي الله عنه ضربه على أرض السواد لما حبسها أهلها على خراج يؤدونه بعد أن استشار كبار المهاجرين والأنصار وكانعمله سنة متبعة في كل أرض يظهر علمها المسلمون ويقرون أهلها علمها . والسياسة التي وضعت لضرب الخراج سياسة عادلة فقد نص الفقهاء على أن الأرض تختلف من وجوه ثلاثة لكل وجه منها أثر في زيادة الخراج و نقصانه . أحدها ما بختص بالارض من جو دة يزكوبها زرعها أو رداءة يقل بها ريعها . والشباني ما تختص بالزرع مما يكثر ثمنه وما يقل. والثالث ما يختص بالسقى لأن ما احتمل المؤونة في مقيه بالآلات لا يسوى بما ستى بالسيوح و الإمطار . وقالوا لا بدلواضع الخراج من اعتبار هذه الأوجه الثلاثة واعتبار كل ما تتفاوت به الأرضون ليعلمقدر ما تحتمله الأرض من خراجها فيقصد العدل فلها من غير زيادة تجحف بأهل الخراج ولا نقصات يضر بالمصارف. وكما أوجبو ا أن براعي في كل أرض ما محتمله، أو جبوا أن لا يستقصي غاية المحتمل، وأن يترك لارباب الارض ما بجبرون به النوائب

و الجوائح. وقد قرر علماء أصول الفقه ان العشر مؤونة فيها معنى العبادة ، والخراج مؤونة فيها معنى العقوبة

أما كون كل منها مؤونة الارض فوجهه و اضح لأن مؤونة الشيء ما به بقاؤه وقوامه وبقاء الأرض بأيدي أهلبها وصلاحها واستثارها انما هو بما يؤدًى عنها مما يستمان به على دفع العدوان عليها وتمهيد ربها وطرق استثارها من العشر أو الخراج . وأما كون العشر فيه معنى العبادة فكذلك وجهه واضح لانه من أنواع الزكاة وفي أدائه امتثال لما نص عليه في الكتاب وما بينته السنة . وأما كون الخراج فيه معنى العقوبه فليس له وجه ظاهر السنة . وأما كون الخراج فيه معنى العقوبه فليس له وجه ظاهر تبودلت في تلك الشورى صريحة في أنه انما وضع ليستعان به على حماية التعذر وادرار العطاء على الجند وسائر ما تقتضيه المصالح العامة وليس فيه ذكر العقوبة

ومن هذا يتبين أن الخراج هو ما يضرب ابتداء على الأرض الزراعية التي يقر عليها غير المسلمين وأن أساسه هو اجتهاد عمر بن الخطاب و كبار الصحابة . وقد يطلق الخراج على كل ما يرد للدولة من الموارد الدورية وغير الدورية اطلاقاً على سبيل التغليب . ومن هذا كتاب الخراج للقاضي أبي يوسف صاحب الامام أبي حنيفة كتبه الى أمير المؤمنين هارون الرشيد

مبيناً له موارد الدولة وكيف بجبى المال منها وفيم يصرف و وهو كتاب قيم جمع شتيت هذه الوضوعات بأبلغ الأساليب وفصح العبارات، وضهنه من العظات والنصائح ما يهتدى به ألى أقوم الطرق في تدبير الشؤون المالية . وكذلك كتاب الخراج للامام يحيى بن آدم المتوفى سنة٢٠٣هوهو لا يبلغ مرتبة الأول

## ٣ – الجزية

هي ضريبة تفرض على رموس من دخل في ذمة المسلمين من أهل الكتاب، وهي من غير المسلمين قائمة مقام الزكاة من المسلمين وذلك أن كل فر د من أفراد الدولة قادر على أن يؤدي قسطاً مما يصرف في المصالح العامة يجب أن يفرض عليه هذا النصيب لميكون له في مقابل هذا الواجب التمتع بالحقوق . غير أن هذا الفرد ان كان من المسلمين فالواجب عليه معين في أمواله وهو الزكاة و ان كان من غير المسمين فالواجب عليه معين على رأسه وهو بمنزلة الزكاة من المسلم ولذا لا تجب على الذمي زكاة في أمواله ولا في سواعه . واذا أسلم سقطت عنه الجزية ووجبت عليه الزكاة ولا في ماله ، وهذا لا تجمع بين واجبين

و الاصل في فرض الجزية قوله تعالى « قاتلوا الذين لا يؤمنون حالله ولا باليوم الا آخر و لا يحرّمون ماحرم الله و رسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون »

وجميع أحكامها وشرائطها مراعى فها العدل والرحمة ، فغيمن نجب عليسه (روعي أن لا نجب الاعلى كل رجل حر عاقل قادر على أدائها لأن الله عز شأنه قال «حتى يعطوا الجزية عن يد» أي عن قدرة وغنى

وفي موعد وجوبها روعي أنها لا نجب الا مرة و احدة في السنة بعد انقضائها بشهور هلالية

وفي تعيين قدرها اختلف الفقه، فذهب أبو حنيفة الى تصنيف من تجب عليهم ثلاثة أصناف: أغنياء يؤخذ منهم تمانية وأربعون درها، وأوساط يؤخذ منهم أربعة وعشرون درها، والباقون يؤخذ منهم اثناعشر درها فجعلها مقدرة الاقل والاكثر وذهب الشافعي الى أنها مقدرة الاقل فقط وهو دينار وأما الاكثر فغير مقدر وهو موكول الى اجتهاد الولاة، وأرجح الاقوال وهو قول مالك بن أنس انه لاحد لا قلها ولا لا كثرها والأمر فيها موكول الى اجتهاد ولاة ملا ولا لا كثرها والأمر فيها موكول الى اجتهاد ولاة ملا فلا كثرها والأمر ما يناسب خله ولا يكلفوا أحداً فوق طاقنه

وقد وردت عدة أحاديث بالنهي عن الارهاق في تقدير الجزية أو القسوة في تجصيلها وذهب بعض المفسرين الى أن المراد بقوله تعدالى « وهم صاغرون » وهم راضون بجريان أحكام الاسلام عليهم. وروى نافع عن ابن عمر قال: كان آخر ما تكلم به النبي عليه أن قال « احفظوني في ذمتي » . وجاء في الحديث « من ظلم معاهداً أو كانه فوق طاقته فأنا حجبجه » وروى عن ابن عباس « ليس في أموال أهل الذمة الاالعفو »

### ع - العشور

قال القاضي أبو يوسف في كتاب الخراج: حدثنا عاصم بن سلمان عن الحسن قال: كتب أبو موسى الأشعري الى عمر بن الخطاب ان تجاراً من قبلنا من المدارين يأنون أرض الحرب فيأخذون منهم العشر فكتب اليه عمر: خذ أنت منهم كا يأخذون من تجار المسلمين. وخذ من أهل الذمة فصف العشر. ومن المسلمين من كل أربعين درهماً درها. وليس فها دون المائتين شيء فاذا كانت مائنين فيها خمسة دراهم وما زاد فبحمابه

وعلى هذا درجت الحكومات الاسلامية من عهد عمر فأقيم العاشر عند ممر النجار بأموال النجارة الصادرة من البلاد الاسلامية أو الواردة اليها فان كان الناجر مسلماً أخذ منه ربع العشر على قدر الواجب في الزكاة . وان كان ذمياً أخذ منه نصف العشر وان كان حربياً عومل كا يعامل قومه تجار المسلمين فان

كانوا يأخذون منه العشر أخذ منه أو نصف العشر أخذ منه أو ربع العشر كذلك و ان لم يعلم ما يأخذونه أخذ منهم العشر

أما الموارد المالية غير الدورية . فنها خس الغنائم ، وذلك أن كل ما يغنمه المسلمون من أعدائهم بالفتال يؤخد خسه لبيت مال المسلمين لصرفه في المصارف التي بينها الله سبحانه في قوله في سورة الأنفال « واعلموا انما غنم من شيء فان لله خسه وللرسول ، ولذي الفربي ، واليتامي ، والمساكين ، وإن السبيل ان كنتم آمنتم بالله وماأنزلنا على عبدا يمم الفرقان بوم النقى الجعمان والله على كل شيء قدر »

و يقسم أربعة أخاسه بين القاءين على ما جاء في الأحاديث والا تمار . وانما أخذ الحمس لمن صحى الله في كتابه العزيز لتكون قلوب هؤلاء مع المقاتلين ولأجل أن لايكون من وراء الجند من يحقد عليهم ، ولذا قال الرسول والله وهل تنصر ون وترزقون الا بضعفائه كم ه

الارض سواء أكان جزءاً من باطن الارض خلفه الله فها يوم خلفه الله فها يوم خلفها وهو المسمى بالمعدن ، أم كان مدفوناً في باطانها بفعل الانسان وهو المسمى بالكنز . فاذا وجد شيء من ذلك في غير ملك أحد يؤخذ خممه لبيت مال المسلمين لصرفه في مصارف خمس الغنائم

ويترك أربعة أخماسه للواجد . قال القاضي أبو يوسف في كتابه ( الخراج ) : ﴿ فِي كُلُّ مَا أُصِيبُ مِنَ المُعَادِنَ مِنْ قَلْيُلُ أَوْ كُثَيْرِ الحنس . ولو أن رجلا أصاب في معدن أقل من وزن مائتي درهم فضة ، أو أقل من وزن عشرين مثقالاً ذهبا فإن فيه الخس . ليس هذا على موضع الزكاة انما هو على موضع الغنائم . وليس في تراب ذلك شيء، انمــا الحنس في الذهب الخالص وفي الفضة الخالصة و الحديد والنحاس و الرصاص ، ولا يحسب لمن استخرج ذلك من نفقته عليه شيء . قد تكون النفقة تستغرق ذلك كله فلا يجب إذن فيه خمس عليه . وفيه الحنس حين يفرغ من تصفيته قليلا كان أو كثيرا ولا بحسب له من نفقته شيء . وما استخرج من المعادن سوى ذلك من الحجارة ــ مثل الياقوت والفير و زج والكحل والزئبق والكبريت والمغرة ـ فلا خمس في شيء من ذلك انما ذلك كله بمنزلة الطين و التراب» قال« وأما الركاز فهو الذهب وَالفَضَةَ الذي خلقه الله عز وجل في الارض يوم ُخلقت ، فيه أيضاً الحنس. فمن أصاب كنزاً عادياً في غير ملك أحد فيه ذهب أو فضة أو جوهر أو ثياب فان في ذلك الحنس وأربعة أخماسه للذي أصابه وهو يمنزلة الغنيمة يغنمها القوم فنخس ومأبتي لهم »

اصابه وهو بمارته العليمه يعلمه الموم تحسيس رو المي أو العصبة و منها نوكة من لا وراث له من أصحاب الفروض أو العصبة أو ذوي الارحام أو لابرته إلا أحد الزوجين، فني الحال الاولى

يستحق التركة كلها بيت مال المسلمين تصرف في مصارف الدولة العامة ، وفي الحال الثانية يستحق الباقى بعد فصيب أحد الزوجين وبين بيت مال المسلمين كذلك ، وانما فرق بين أحد الزوجين وبين غيرهم من أصحاب الفروض لأن كل واحد من الزوجين لايستحق الا بالفرض ولا يرد عليه بعد فرضه شيء فيكون الباقى بعد فرضه لامستحق له فيستحقه بيت المال ، وأما غيرها من أصحاب الفروض فانه يستحق فرضه ويستحق أن يرد عليه ما بقي وما دام للمال الموروث مستحق فهو أحق من بيت المال المن بيت المال المعافي وما دام للمال الموروث مستحق فه على قاعدة أن المصالح العامة هي مصرف كل ماليس له مستحق خال . وعلى هذه القاعدة نفسها توضع أموال اللقطة والودائع والعواري التي لم يعرف مالكها وهذا باب من أبواب الايراد لبيت مال المسلمين

法参奏

# المصارف المالية الاسلامية

من القواعد المقررة أن كل ما يرد من موار د الدولة المالية فهو حق للامة لا يصرف الا في مصالحها العامة

وعلى هذا الاساس رتبت المصارف التي ينفق فيها ايراد الدولة الاسلامية . وقد قدمنا أن أبواب الايراد في الاسلام هي: الزكاة بأنواعها، والخراج، والجزية، والعشور، وخس الغنائم، وخمس المعادن، وتركة من لا وارث له، ومال اللقطة، وكل مال لم يعرف له مستحق

وقد بين الله سبحانه في القرآن الكريم مصارف يابين من تلك الابواب وهما الزكاة وخس الغنائم وسكت عن بيان مصارف باقى الابواب ليكون ولاة الامور في سعة من صرفها في سائر مصالح الدولة انعامة حسبا يلائم حالم وليس ما محماه جل شأنه من المصارف لايراد هذين البابين خارجا عن حدود المصلحة العامة للامة ، وأيما هي من المصالح العامة التي خصها جلت حكمته بالنص عليها تنبيها عني رعايتها وعدم التفريط فيها:

قالزكاة بسائر أنواعها بين الله مصارفها بقوله عزشانه في سورة التوبة: « انما الصدقات للفقراء ، والمساكين ، والعاملين عليها ، والمؤلفة قلوبهم ، و في الرقاب ، والغارمين ، و في سبيل الله ، و ابن السبيل فريضة من الله و الله عليم حكيم ،

وروى عن رسول الله على أن رجلا سأله مِن الصدقة ، فأجابه بقوله ه ان الله لم يرض في الصدقه بقسم نبي ولا غيره ولكن جزّاها عمانية أجزاء ، فان كنت من تلك الاجزاء أعطيتك ، في فسهم من هذه الصدقات للفقراء والمساكين وسواء كان الفقير أسوأ حالا من المسكين أم كان المسكين أسوأ حالا من المنتاب المنافقير فانهما

مجمعها معنى الحاجة الى الكفاية فيكون من هذا السهم سد حاجاتهم رفقاً بهم ووقاية للامة من أضغانهم

وسهم منها العاماين عليها الذبن يقومون بشئونها من احصاء وتدوين وجباية وحفظ وكل مانتطلبه من عمل ليعطوا منه جزاء عملهم على قدر دَفايتهم من غير سرف ولا تقتير حتى لا يقصروا في واجبهم ولا يطمعوا في غير حقهم مما بأيديهم وسهم منها المؤلفة قلوبهم الذبن يرى من مصلحة الاسلام تألفهم رجاء تأييدهم أو اتقاء كيدهم فينفق من هذا السهم على وسائل الترغيب في الاسلام ومقاومة الدعاية ضده

وسهم في الرقاب أى في سبيل فكها وتخليصها من قيد الرق فن هذا السهم يعان الارقاء على رفع نير الرق عنهم واعادة نعمة الحرية اليهم، فنه تفتدى الاسرى، ومنه يؤدّى بدل الكتابة للمكاتبين، ومنه تشترى العبيد لتعتق

وسهم للفارمين الذين لزمهم ديون من طرق المعاملات المشروعة وعجزوا عن الوقاء بها فمن هذا السهم يقضى الدين عن المدين العاجز عن أدائه حتى لا تضيع الثقة بين المتداينين ويبقى التعاون بين الافراد

وسهم في سبيل الله يعطى منه المجاهدون على قدر كفايتهم واعداد عدتهم ويعاون منه الحجاج الذين يطرأ عليهم ما يعجزهم

عن أعام فريضتهم

وسهم لابن السبيل الذي انقطع به الطريق فمن هذا السهم يحمل و يعان على الوصول

هدفه هي المصارف التي وجه الله فيها أموال الزكاة . ومنها يتبين أنها من المصالح العامة لان مرجعها الى أمور ثلاثة : سد حاجة ذوي الحاجات من الفقراء والمساكين والارقاء والغارمين وأبناء السبيل و تأييد الدين واعزازه بالجهاد في سبيله وتأليف القلوب اليه ، ومجازا العامل مجزء من عمله صونا لما في يده من أطاع نفسه . وهذه الثلاثة من أحق المصالح العامة بالرعاية لان ذوى الحاجات اذا لم تدبر شئونهم وتركوا نحت عبه حاجاتهم خسرتهم الامة وكانوا خطراً على أمنها . وفي بعض الدول الآن يرتب في الميزانية أموال لصرفها مساعدة للمال العاطلين سداً لحاجاتهم واتقاء لاخطاره . وكذلك تأييد دين الدولة واعزازه من أهم مصالحها العامة . ومكافأة العاملين على ما عملو ا فيها تحقيق مصالح الاعمال والعال

وقد ألحق بأموال الزكاة عشور الارض العشرية وما يؤخذ من تجار المسلمين على صادر اثهم ووارداتهم فمصرفها الوجوء الثمانية التي تصرف فيها أموال الزكاة لان هذه كلها أموال تجيى من المسلمين وفيها معنى القربة فتصرف في مصرف الصدقة. قال

القاضى أبو يوسف في كتاب الخراج « فاذا جمت الصدقات جمع اليها ما يؤخذ من المسلمين من العشور عشور الاموال ومايمر به على العاشر من متاع وغيره لأن موضع ذلك كلة موضع الصدقة فيقسم ذلك أجمع لمن ممى الله تبارك وتعالى في كتابه قال الله تعالى في كتابه فيا أنزل على نبيه محمد عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين و في سبيل الله و ابن السبيل »

وأما خس الغنائم فقد بين الله سبحانه مصرفه بقوله في سورة الانفال « واعلموا أنما غنمتم من شيء فأن لله 'خسه وللرسول ولذي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل ان كنتم آمنتم بالله وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان يوم التقى الجمان والله على كل شيء قدير »

فسهم الله سبحانه مردود على من معاهم وسهم الرسول وذوي القربي سقط بوفاته واللهائي وآل الحنس كله الى اليتامى والمساكين و أبناه السبيل. وبهذا يكون مصرف خس الغنائم بعض مصارف الصدقات ، و بعبارة أخرى يكون بعض ذوي الحاجات ينفق عليهم من أمو ال الصدقات وما ألحق بها ومن خس الغنائم. فصرفه اذا مصلحة عامة. قال القاضي أبو يوسف « وأما الخس الذي بخرج من الغنيمة فان محد بن السائب الكابي حدثني عن

وقد ألحق بخس الغنائم خس المعادن والركاز، فمصرفها واحد، وهو مابينه الله في آية سورة الأنفال

قال القاضي أبو يوسف: في كل ماأصيب من المعادن من فليل أو كنير الحس ليس هذاعلى موضع الزكاة انما هو على موضع الغنائم. وقال: وأما الركاز فهو الذهب والفضة الذي خلقه الله عز وجل في الارض يوم خلقت ، فيه أيضاً الحس . فمن أصاب كنزاً عادياً في غير ملك أحد فيه ذهب أو فضة أو جوهر أو ثياب فان في ذلك الحس و أربعة أخاسه للذي أصابه وهو يمتزلة الغنيمة يغنمها القوم فتخمس وما بقى فلهم

وأما سائر أبواب الايراد من الخراج والجزية وما يؤخذ من تجار غير المسلمين على صادر الهم وواردائهم فكل ما يرد مها يسمى الغيء ، ومصرفه سائر المصالح العامة للدولة ، ويلجق به تركة

من لاوارث له ، و مال اللقطة ، و كل مال لم يعلم مستحقه فيصر ف ذلك كله في المصالح العامة . و ذلك لان عررضي الله عنه لما رأى وضع الخراج على أرض السواد بين مصرفه بقوله « وقد رأيت أن أحبس الارضين بعلوجها و أضع عليهم فيها الخراج وفي و قابهم الجزية يؤدونها فتكون فيئاً للمسلمين المقاتلة و الذرية ولمن يأني بعده ، أرأيتم هذه النغور لابد لها من رجال يلزمونها ، أرأيتم هذه المعن العظام - كالشام و الجزيرة و الدكوفة و البصرة ومصر - لابد لها من أن قشحن بالجيوش وادرار العطاء عليهم ، » وقال : أني وجدت حجة في كتاب الله . و تلا آيات الغيء في سورة الحشر و ألحق بالخراج و الجزية كل أير اد لم يسم له مصر ف معن فيكون مصر فه مصالح الدولة العامة

قال القاضي أبو يومف في الجزية « وبحملها ولاة الخراج مع الخراج الى بيت المال لانه في المسلمين . وكل ما أخذ من أهل الذمة من أموالم التي يختلفون بها في التجارات ؛ وممن دخل الينا بأمان ، وما أخذ من أهل الذمة من أرض العشر التي صارت في أيديم فان سبيل ذلك أجم كمبيل الخراج يقسم فها يقسم فيه الخراج ، وليس هذا كو اضع الصدقة ولا كمواضع الخس قد حكم الله عز وجل في الصدقة حكما قسمها عليه فهي على ذلك وقسم الخس قسم ألمنس قسم منها بقي عليه فليس للناس أن يتعدوا ذلك و لا يخالفوه به الخس قسما بقي عليه فليس للناس أن يتعدوا ذلك و لا يخالفوه به

وجملة ما فصلنـــاه أن موارد الدولة الاسلامية من حيث ما يصرف فيه ايرادها ثلاثة أقسام :

قسم يعسرف ايراده في مصارف الصدقات الثمانية المبينة في آية سورة التوبة وهو: الزكاة وعشور الارض العشرية التي تؤخذ من المسلمين وما يؤخذ من نجار المسلمين اذا مروا بالعاشر وقسم يصرف ايراده في مصارف خمس الغنيمة المبينة في آية سورة الانفال وهو خمس الغنائم و خمس المعادن والركاز

وقسم يصرف في سائر مصالح الدولة العامة وهو اير اد سائر. مو اردها المالية

وقد ترتب على هذا التقسيم وتخصيص كل نوع من الايراد بوجوه معينة من المصارف انهم منعوا أن يوجه ايراد نوع الى غير مصر فه ومنعوا أن يجمع بين اير اد نوع واير اد نوع آخر . بل منعوا أن يولى عمال الخراج العمل في الصدقات وكأنهم اعتبروا ميزانية الدولة العامة مجموع ميزانيات ثلاث لكل واحدة أبواب أيراد وأبواب صرف

قال القاضي أبو يوسف في كتاب الخراج : « ومُو يا أمير المؤمنين باختيار رجل أمين ، ثقة ، عفيف ، ناصح ، مأمون عليك وعلى رعيتك فو أبر جميع الصدقات في البلدان ، ومره فليوجه فيها أقواما ير تضيهم ويسأل عن مذاهبهم وطرائقهم وأماناتهم يجمعون اليه صدقات البلدان فاذا جمعت اليه أمرته فيها بما أمر الله جل ثناؤه به فانفذه . ولا تولها عمال الخراج فان مال الصدقة لا ينبغي أن يدخل في مال الخراج . وقد بلغني أن عمال الخراج يبعثون رجالا من قبلهم في الصدقات فيظامون و يعسفون و يأتون مالا يحل ولا يسع . وانما ينبغي أن يتخبر الصدقة أهل العفاف والصلاح فاذا وليتها رجلا ووجه من قبله من يوثق بدينه وأمانته أجريت عليهم من الرزق بقدر ماترى ولا نجر عليهم ما يستغرق أكثر الصدقة . ولا ينبغي أن يجمع مال الخراج الى مال الصدقات والعشور لان الخراج في المهامين والصدقات لمن همي الله عز وجل في كتابه

وعلى هذا الأساس قال صاحب البدائع:
وأما ما يوضع في بيت المال من الأموال فأربعة أنواع:
أحدها زكاة السوائم والعشور، وما أخذه العشار من نجار

المسلمين اذا مروا عليهم

والثاني خس الغنائم والممادن والركاز

والنالث خراج الارض، وجزية الرموس، وما صولح عليه بنو تجران من الحلل، و بنو تغلب من الصدقة المضاعفة، وما اخذه العشار من تجار أهل الذمة و المستأمنين من أهل الحرب والرابع ماأخذ من تركة الميت الذي مات و لم يترك و ارقاً

أصلاأو ترك زوجاأو زوجة

فأما مصرف النوع الاول: فقد ذكر ناه وهو الذي بينه الله تعالى في قوله: « اتما الصدقات للفقراء والمساكين » الآية وأما النوع الثاني \_وهو خس الغنائم والمعادن \_ فنذكر مصرفه في كتاب السير وهوالذي بينه الله تعالى في قوله « ٩ اعلموا أنماغنم من شيء » الآية

وأما مصرف النوع الثالث من الخراج وأخواته: فعارة الدين واصلاح مصالح المسلمين من رزق الولاة والقضاة و أهل الفتوى من العلماء و المقاتلة ورصد الطرق و عمارة المساجد و الرياطات والقناطر و الجسور و سد الثغور واصلاح الانهار التي لاملك لاحد فيها

وأما النوع الرابع: فيصرف الى دواء الفقراء والمرضى وعلاجهم، والى أكفان المونى الذين لا مال لهم، والى نفقة اللقيط وعقل جنايته، والى نفقة من هو عاجز عن الكسب وليس له من نجب عليه ونحو ذلك. وعلى الامام صرف هذه الحقوق الى مستحقها، هذا ما قرره العلماء في تقسيم المصارف و توجيه الاير اد فها ولنا فها قرروه بحث جدير بالنظر

وذلك أن الله سبحانه لما بين مصارف الصدقات في آية التو بة ذكر فيها ﴿ وفي سبيل الله ﴾ و لما بين مصارف خمس الغنائم في سورة الانفال بدأها بقوله ﴿ فان لله ﴾ و لما بين مصارف الغيء في سورة الحشر قال و ما أقاء الله على رسوله من أهل القرى فله » فللو اضع الثلاثة التي ذكرت فيها وجوه الصرف في القرآن ذكر فيها و في سبيل الله » و قان الله » و فله » فالذي يؤخذ من هذا أن الصدقات و خس الغنائم والفيء تشترك في أنها يصرف منها في سبيل الله ، و المراد من الصرف الله و في سبيل الله الصرف لله عنها المسلحة العامة التي لعدم اختصاص فرد بها فسبت الى الله فتكون جيع الموارد مشتركة في أن يصرف منها المصلحة العامة ، غير أن كل آية من آيات المصارف لما فصت على المصلحة العامة خصت بالذكر بعض أفراد هذه المصالح لفتاً المنظر البها العامة خصت بالذكر بعض أفراد هذه المصالح لفتاً المنظر البها و تنبها على رعاينها

وعلى هذا لا أرى تباينا بين المصارف المالية التي ذكرت في القرآن الصدقات وخمس الغنائم والفيء، ولا أرى في النصوص ما يمنع الجمع بين ايراد هذه الموارد و توجيهه في مصالح الدولة العامة مع مراعاة البدء بالأهم منها وعدم التفريط في نوع مما خصه الله سبحانه بالنص عليها في الآيات، ولا أرى موجبا لأن نقصر المراد من سبيل الله على خصوص الجهاد أو ما يشمل الجهاد و الحج فان كل ما يصرف في المنافع العامة و فيا تقتضيه حاجات الأمة هو في سبيل الله . ألا يرى أن علماء الأصول لما قسموا الحدود في سبيل الله . ألا يرى أن علماء الأصول لما قسموا الحدود الشرعية إلى ماهو حق الله وما هوحق الله والعبد قالوا : إن المراد بما

هو حق الله ما كان حقا للمصلحة العامة ولمنفعة المجتمع مثل حدالزنا وحد السرقة ، ولذلك ماأجازوا للمجني عليه فيها العفو ولا أباحوا ، الشفاعة فيها وجعلوا حق اقامتها للامام أو نائبه ، فحق الله يرادف حق المجتمع ، وكذلك « في سبيل الله » يرادف في سبيل المجتمع والمصلحة العامة ، فمن هذا الوجه تشترك الموارد المالية في المصرف

# جباية الايراد وصرفه فى مصارفه

جباية الايراد واستيفاؤه مرن أربابه وتوجيهه في مصارفه من شؤون ولاة الأمر في العولة الاسلامية لان هذه الايرادات فرضت للمصالح العــامة ، وفي توجيهها الى مصارفها تحقيق هذه المصالح، فيكون النظر فيها لمن له ولاية الشؤون العامة. ولهذا أمر الله سبحانه رسوله أن يتولى أخذ الصدقات فقال عزمن قائل ﴿ خَدَ مَن آموالهم صدقة ﴾ وجعل من مصارف الصدقات الماملين علمها وكان رسول الله علي يبعث المصدقين الى أحياء العرب والبلدان و الآماق لأخذ الصدقات من الانعام. وعلى سنته سار الخلفاء الراشدون من بعده . وقد كان السبب الباعث على حروب الردة في أول عهـ أبي بكر بالخلافة امتناع قبائل من المرب عن أداء الزكاة فحاربهم أبو بكر قائلًا: ﴿ وَاللَّهُ لُو مُنْعُونِي عقالا كانوا يؤدّونه الى رسول الله عليه ، وورد أن الرسول ﷺ أخذ زكاة الأموال من النقود وعروض التجارة

وكذلك فعل أبو بكر وعمر . ولكن في عهد عنمان رُثي أن الاموال كثرت وأن في احصاء النقود وعروض التجارة حرجا وفي اظهار مقادىرها واعلان أمرها اضرارا بأرباب الاموال يولهذا جعل لأرباب هذه الأموال من النقود وعروض التجــارة أن يتولوا همبأنفسهم اخراج الزكاة الواجبة فيها وصرفهاني مصارفها ومن ذلك قسم اير اد الدولة من حيث جبايته الى قسمين : قسم جعل لاربابه اخراجه وصرفه في مصارفه دفعاً للحرج ومنعا لتتبع أسرار الناس وهو زكاة المال غير الظاهر من النقود وعروض التجارة ، ولكن اذا قدم أرباب هذه الاموال زكاتها من تلقاء أنفسهم الى العاملين علمها تقبلوه وصرفوه في مصارفه . وقسم جعل ولاية أخذه وصرفه في مصارفه لولاة الأمر وأوجب على أرباب الاموال أداء الواجب فيها اليهم . وعلى أرجح الاقوال ليس لهم الانفراد باخراجه وصرفه في مصارفه وان فعلوا لايجزئهم وهوما عدا زكاة النقود والعروض التجارية من زكاة السوآم والخراج والجزية والعشور وسائر أبواب الايراد الظاهر الذي ليس في تعيينه ولا في تقدير الواجب فيه حرج ولا ضرر

وهذا السنن في الجباية سنن عادل مراعى فيه المصلحة العامة ومصلحة المالك فقد فوض اليه أداء الزكاة من ماله الخق الذى يناله الضرر من اظهاره والاعلان عن مقداره دفعاً للحرج عنه والاضرار

به، ولا ضرر في هذا على المصلحة العامة لأن من مصارف هذه الصدقات ذوى الحاجات وهم بين يدي كل غنى ولا يعوزه أن يوصل الصدقة اليهم فليست المصارف للزكاة مجهولة لانها مبينة في الكتاب الكريم ولا الصرف فيها متعذر لأن ذوي الحاجات في كل مكان . وفي أداء هذه الزكاة معنى العبادة فيكون على المالك حسيب من دينه وضميره أما سائر أبواب الايراد فليس على الملاك في أخذ الواجب منهم ضرر فسارت على الاساس العام وجمل أخذها من حق الحكومة و ليس للافراد أن يوجهوها في مصارفها . ولهذا كان يدين لجباية الايرادعمال مستقلون، وكان يعين لكل باب من أبواب الايراد عمال لجباية الراده، وقليلا ما كان يعهد الى الوالي بالجباية والمرجع في هذا الى ما تقتضيه المصلحة التي تختلف باختلاف مانجبي قلة وكثرة واختسلاف كفاءات الولاة قوة وضمفآ

وخلاصة القول في السياسة الشرعية المالية أن الاسلام وضع الموارد المالية على أسس من العدل والرحمة والتوفيق بين المصلحة العامة ومصلحة أرباب الاموال وشرط في الاموال التي يجب الاداء منها وفي الاشخاص الذين يجب الاداء عليهم وفي مقدار الواجب ووقت أدائه شروطا تتغق وقواعد العدل والاقتصاد، ورتب المصارف بحيث لاتهمل مصلحة من مصالح

الدولة العامة و بحيث مجد ولاة الامور سعة لتحقيق هذه المصالح وخاصة سد حاجة ذوي الحاجات حتى لا يكونوا خطراً على نظام المجتمع . وراعى في جباية الايراد وصرفه في مصارفه دفع الحرج عن أرباب الاموال من غير تفريط في المصالح العامة وشرع أحكاما لمعاملة الجباة أرباب المال ومراقبة ولاة الامر لمؤلاء الجباة على أساس انه لا يحل لعامل أن يأخذ غير الواجب كا لا يحل لمالك أن يمنع أى واجب ، وهذه نظم تكون قانوناً مالياً عادلا على خير أساس ينشده علماء الاقتصاد وتنقبل كل اصلاح تقتضيه خير أساس ينشده علماء الاقتصاد وتنقبل كل اصلاح تقتضيه

حال الامم والعصور

واذا كان تاريخ بعض الدول الاسلامية ينطق بسوء سياسها المالية وبالافراط في جباية الايراد والتفريط في رعاية المصالح العامة ، فليس منشأ هذا ما شرعه الاسلام في السياسة المالية وانما منشؤه اهمال ما قرره الاسلام والسير وراء الشهوات والأغراض. والناظر الى الدول الاسلامية في مرآة التاريخ يقبين له أنه كلا استقام أمر الدولة وسارت على نهج الدين اعتدل ميزانها المالى ولم يشعر أفرادها بعسف ولا ارهاق ولم تهمل مصلحة من مصالحها وكما اعوج أمر الامة وحادت عن سبيل الدين اختل فيها التوازن المالى وزادت أعباء الافراد وضاعت المصالح العامة ، فيزانية المالى و زادت أعباء الافراد وضاعت المصالح العامة ، فيزانية المولة مرآة عدلها وجورها ونظامها وفوضاها . و برهاناً على هذ

نجمل كلة تاريخية عن مالية بعض الدول الاسلامية ، ومنها يتبين بدء تكون بيت مال المسلمين :

# نبذة من تاريخ بيت مال المسلمين

كان الزاد الدولة الاسلامية في عهد الرسول مطلق تاصراً على الغنائم والصدقات والجزية التي صولح عليها أهل الكتاب وكان كل ما برد من هذه الموارد يصرف في مصرفه ساعة يرد . فالغنائم تقسم أربعة أخماسها بين الغانمين وخمسها يقسم على مابين الله في كتابه والصدقات توجه في مصار فها التي بينها الله في كتابه والجزية تنفق في حاجات الغزى والجهاد وسائر المصالح العامة وما كان اذ ذاك فضل للايراد على المصروف، وما مست الحاجة الى حفظ مال في بيت مال وما أهملت مصلحة عامة ، ولا أخذ من فرد غير ما مجب. وكذلك كانت الحال المالية في عهد أبي بكر ليس في الدولة مال مدخر ، وكل ما يرد يوجهه في مصارفه ، ح**ق** ﴿ أَنَّهُ لَمَا تُوفِّي رضي الله عنه لم بجدوا عنده من مال الدولة الا ديناراً و احداً مقط من غرارة ا

ولما انسعت الدولة الاسلامية في عهد عمر وفتح الله للمسلمين أرض الشام ومصر وفارس زاد أبراد الدولة ، وبلغ أبراد ما يجبى من الخراج والعشور وسائر الموارد الشرعية مبلغاً لفت المسلمين الى وجوب ضبطه ، وحصر أر باب المرتبات، وتقدير الحقوق والاعطيات وسائر أبواب المصالح العامة، انخذ عررضي الله عنه ديواناً ضبط فيه الدخل والخرج ، وأحصى أرباب الاستحقاق و مقادير ما يستحقون وأوقات الصرف لهم ، والخذ بيت مال المسلمين محفظ فيه ما زاد من ابراد الدولة على مصروفاتها للانفاق منه على ما يطرأ من الحاجات و ما يجد من المصالح . فهو أول من فعل هذا وما انخذ قبله في الدولة الاسلامية ديوان ولا بيت مال لانه لم تكن اليها حاجة

قال ابن خلدون : ﴿ أُولُ مِن وضع الديوان في الدولة . الاسلامية عمر رضي الله عنه يقال لسبب مال أنى به أبوهر مرة من البحرين قاستكثروه وتعبوا في قسمه ، فسعوا الى احصاء الاموال وضبط العطاء والحقوق فاشار خالدين الوليد بالديوان ، وقال. رأيت ملوك الشام يدونون . فقبل منه عمر . وقيل : بل أشار عليه به الهرمزان لما رآه يبعث البعوث بغير ديوان. فقيل له: ومن يعلم بغيبة من يغيب منهم النان من تخلف أخل بمكانه م وانما يضبط ذلك الكتاب. فائبت لهم ديوانا وسأل عمر عن اسم الديوان فمبرله . ولما اجتمع ذلك آمر عقيل بن أبي طالب ومخرمة ابن نوفل وجبیر بن مطعم، وکانوا من کتاب قریش، فکتبو ا ديوان العساكر الاسلامية على ترتيب الانساب، تبدأ من قرا بة-رسول الله على الأقرب فالأقرب وهكذا كان ابتداء دبوان

الجيش في المحرّم سنة عشرين من الهجرة على ما روى الزهرى عن أن المسيب . وأما ديوان الخراج والجبايات فقد كان في حاضرة الدولة باللغة العربية كديوان الجيش، وأما في الولايات فبقى بعد الفتح الاملامي على ما كان عليه قبله ديوان العراق بالفارسية وديوان الشام بالرومية وديوان مصر بالقبطية وكتاب الدواوين من المعاهدين من هذه الامم . ولما جاء عبد الملك بن مروان وظهر في العرب ومواليهم مهرة في الكتاب والحساب، أمن والي الاردن لعهده سلمان نن سعد أن ينقل ديوان الشام الى العربية فاكله لمنة من يوم ابتدائه ووقف عليه سرجون كاتب عبد الملك، فقال للكتاب الروم: أطلبوا العيش في غير هذه الصناعة فقد قطعها الله عنكم 1 وأمر الحجاج كاتبه صالح بن عبد الرحمن ، وكان يكتب بالعربية والفارسية ، أن ينقل ديوان العراق من الفارسية الى العربية ، فقعل وفي عهد الوليد بن عبد الملك نقل ديوان مصر من القبطية الى العربية على يد ابن

وليس من الميسور أن نعين بالضبط كم كان ابراد الدولة في عهد عمر أو فيما بعد عهده لأن المؤرخين الذين عنوا بالتقدير تارة يذكرون مقدار الخراج مريدين به خراج الارض الخراجية \_خاصة ، و تارة يذكرونه مريدين به ما يشمل الخراج و الجزية

والعشور فلا يتيسر مع هذا معرفة الايراد جملة ولا تفصيلا. والدواوين التي كان يضبط فيها الدخل والخرج أتت عليها يد التدمير ونار الحروب والثورات. وانما الثابت أن مالية المسلمين فى دولة الخلفاء الراشدين كانت على حال مرضية لان الايراد، كان كثيراً ، فقد بلغ الخراج من سواد الكوفة وحدها في آخر عهد عمر مائة الف الف درهم ولان المصروفات كانت تصرف باقتصاد وحساب فكانت رواتب العال والولاة على قدر ضرورتهم في ذلك العهد والجند كانوا لا يزالون على حال البدو يكفيهم القليل، والخلفاء أنفسهم كانوا متعففين عن مال المسلمين، وكان ولانهم على دينهم يحذرون الاسراف في مال الدولة وبخشون غضب الخلفاء ان هم ضيعوا مال الجباية في غير مصلحة عامة . وقد كان عمر اذا كسب أحد عماله مالا غير عطائه قاسمه فيه ۽ ولا يرى في ذلك غبناً كما فعل بسمد بن أبي وقاص عامله على الكوفة وعمرو بن العاص عامله على مصر و آبي هريرة عامله على

وبهذا القصد في المصروفات، والعناية والامانة في الجباية، حسنت حال الدولة المالية وما مست حاجة الى ارهاق الناس بالضرائب الفادحة أو الخروج عن سنن الموارد الشرعية وساعدهم على هذا فتوح البلدان و دخول الناس في الاسلام

و أما فيما بعد دولة الراشدين ، فقدتغيرت الحال بالانتقال من البداوة الى الحضارة و من الخلافة الى الملك ، فزادت مصر و قات الخلفاء وتبعهم الولاة وسائر عمال الدولة ، وكثرت الحروب الداخلية بين أحزاب الأمويين والهاشميين والخوارج ، ولم يوجد غناء في الابراد ، فاضطروا الى الخروج عن سنن الموارد الشرعية ، و الطلقت الأيدى بالجور والعسف في جباية الاموال بالوسائل غير المشروعة وبارهاق الناس بالضرائب الفادحة فزادوا في الخراج والجزية على حين كانت الزيادة تناقض العهد وفرضوا الضرائب على الارض الخراب، وفرضوا هدايا على الدميين في عيد النيروز، ووضعوا ضرائب على مرور السفن بالماء ووضع مروان بن محمد في ولاينه على أرمينية ضرائب الامماك . و مع هذا التفنن في ضرب الضرائب استخدمو ا القسوة في محصيلها وكل هذا لم 'يجدِ نفعا في حفظ التو ازن المالى ، وأدى الى نفور الناس منهم واستخدمه الدعاة لاسقاط دولنهم علان المصالح العامة أهملت وأرباب الاموال ناءوا بأعباء من الضرائب ثقيلة

ولما آل الامر الى بني العباس، وكان من أول همهم جمع القلوب حولهم والقضاء على مظالم الامويين وازالة أسباب الشكاية من سياستهم، وجهوا عنايتهم الى المالية وشددوا الرقابة على جباة الاموال حتى لابجوروا، وأخذت الحال المالية تتحسن،

حتى كان عهد الرشيد، فسأل قاضيه أبا يوسف أن يضع له فظاما شرعيا عادلا يتبع في جباية الخراج والعشور والصدقات ، لاجور فيه على الملاك ولا اهال للمصالح العامة، فوضع رضي الله عنه كتابه المسمى بالخراج ، وهو كما قدمنا خير أساس لنظام مالى عادل ، وقد سار عليه الرشيد و كان من سيره عليه أن زادت ثروة البلاد في ذلك العهد للدولة والافراد حتى أن بعض أخبار الثراء في ذلك العهد لاتكاد تصدق ١.. ولما دب دبيب الضعف و ثارت الحروب الداخلية في هذه الدولة ، أصاب ماليتها ماأصامها من قبل في عهد الامويين فاختلت ، ولم يراع في جباينها و لا في فرضها نظام ولا مصلحة ! ولما انقسمت الدولة الاسلامية الى عدة دول، لم يكن النظام المالي لو احدة منها على السنن الشرعي ﴿ وما کان ربک لمهلک القری بظلم و آهلها مصلحون »



# فہترس

- ١ مقدمة الناشر
- ٢ مقدمة المؤلف وتحديد معنى السياسة الشرعية
- تمهيد في أطوار التشريع الاسلامي : في عهد الرسول \_\_
   في عصر الراشدين \_\_ في زمن الفقهاء والمجتهدين \_\_
   السياسة الشرعية في الدولة الاسلامية
  - ١٨ الاسلام كفيل بالسياسة المادلة
- السياسة الشرعية الدستورية: نظام الحكومة والدعائم
   التي تقوم عليها . حقوق الأفراد . الحريات
- ١٤ السلطات العامة فى الاسلام: مصدرها ومن يتولاها السلطة التنفيذية السلطة التنفيذية السلطة التنفيذية .
- الحلافة: وجوب نصب الخليفة . الشروط المعتبرة فيمن يولى الخلافة . مكانة الخلافة من الحكومة الاسلامية
- ٦١ السياسة الشرعية الحارجية : علاقة الدولة الاسلامية بالدول غير الاسلامية . الفواعد التي بنيت عليهة السياسة الخارجية قدولة الاسلامية

٨٤ أحكام الاسلام الحربية: موازنة بين الشريعة الاسلامية والفانون الدولي في ذلك

٩١ أحكام الاسلام السلمية: بناؤها على قواعد العدل واحترام حقوق الافراد وكفالة الحرية وتبادل المعاملات العهود التي التزمها قواد المسلمين في صلحهم

السياسة الشرعية المالية: متى تكون عادلة . أبواب لا يراد المالي للدولة الاسلامية . أسس الموارد الاسلامية الموارد الاسلامية . الموارد الاسلامية المالية : الموارد الدورية . الزكاة ،

الخراج، الجزية، العشور. الموارد غير الدورية: خمس الغنائم، خمس المعادن و الركاز، تركة من لاو ارث له، الامو ال التي لا يعرف مالكها

المصارف المالية الاسلامية: مصارف الزكاة والعشور وما يؤخذ من تجار المسلمين، مصارف خس الغنام وخيس المعادن والركاز، مصارف الني، (الخراج والجرائم يقبوما يؤخذ من تجار غير المسلمين) وتركة والاموال التي لا يعرف مالكما وكل ايراد لم يسم له مصرف

١٣٧٨ جياية الإيراد ومطرقة في مصارفه ١٤١ نبذة من تاريخ بيت مال المسلمين

#### مطبوعات جديدة

#### تطلب من

### الفاقينالثالثانية وتتكنكا

#### بمارع الاستثناف \_ بالقاهرة

|        | -  |        |        | .11   | 1-5   | 12 |
|--------|----|--------|--------|-------|-------|----|
| القرشي | دم | ی بن ا | ع ليحق | الخرا | الساب | 1. |

- ٧ ابواب مختارة في اللغة للارفهاني
- فظام النفقات في الشريمة الاسلامية للاستاذ الشيخ أحد ابراهيم
  - ٦ -ياة الامام أبي حنينة للاستاذ الشيخ سيد عفيني
- ٧ لظرة تاريخية في حدوث المداهب الاربعة المرحوم تيمور باشا
  - ١٠ الفقه الاسلامي ( الجزء الاول ) للاستاذ الشيخ محمد جابر
  - ٧ الاسلام في حاحة الى دعاية وتبيشير للسيد محمد السميد الزاهري
- ١٥ الحلفاء الراشدون (تاريخ) للاستاذ الشيخ عبد الوهاب النجار
  - الحديقة ( مختارات ) لحب الدين الخطيب ، عشرة اجزاء
  - عكارم الاخلاق ومعاليها ( من الحديث ) للمافظ الحرائطي
    - البرمان القاطع في اثبات الصانع لمحمد بن ابراهم الوزير
      - ع موجز في التربية وعلم الذناس الاستاذ الشيخ حسين سامى
        - المعان في أقسام النرآن لعبد الحيد الفراهي